#### SPEECH

Delivered on Lalaji's Centenary at Madras. by Mrs. Birthe Haugaard of DENMARK.

My beloved Master, revered Babuji, Lord of both the worlds.

Dear Sisters and Brothers,

On behalf of all non-Indian abhyasis I am extremely happy for this opportunity to speak to you all.

It is an occasion of the greatest value to us to join you in celebrating the Birth Centenary of Samarth Guruji Maharaj the source of the sources.

It is almost unbelieveable that we are favoured to be here in the subtle sunshine of our Master's Grace.

I have been asked to talk about my spiritual life.

My spiritual life could be compared to a fairy tale. Inany fairy tales begin with "once upon a time," and the beginning of my spiritual life could equally be "once upon a time."

It all started in the most common way as it usually does for most human beings. At the very bottom of distress, the touch of the Divine was felt.

Once in the darkness of the cold winternight, In sorrow my heart was bent down Bleeding in deepest despair.

(61)

 $\mathcal{Q}$ 

After long suffering it happened—
the heating tears melted off the frozen snow
Revealing a glow of something I didn't know.
The suffering stopped-erect I stood from then on I know.
The existence of Thou who contains all names but can be called by no name only in the silence of the silence
Thy voice is heard."

From then on wondering about life started and the search was strong and sincere for that which was felt.

Somebody from the East told me about meditation. I took it up.

In the West I wondered how few there were who knew about meditation. Why were we not taught about meditation? Why had we not been shown that way? Why did we not offer our thoughts more concern? It was years of reflexion.

My eyes turned towards the East.

In a book I read 'when the 'pupil is ready the Master will come to your door.'

I waited for Him.

The real Master would be able to find me in whatever corner of the world I was placed.

I wanted only the real Master, He had to come to my door.

Nearly ten years of daily life combined with meditation had rassed when I made a strong decision. One year more I would spend for spiritual search. It should be placed

above everything else. If I didn't gain any thing I would leave it all.

I sat down two hours each day and meditated but it became mostly praying—praying to the abstract God for help to meditate correctly.

Within a month's time a letter came. It told: An Indian gentleman Mr. C. A. Rajagopalachari is touring Europe. If you want to discuss spiritual matters with him you can contact him on the following address in Rome. The letter ended 'you will never in your life regret if you do so!'

Mr. C. A. Rajagopalachari mailed me a kind reply, He would be pleased to meet me in Copenhagen and if I could arrange a meeting among yoga people in Copenhagen he would be happy to speak to more people.

Because I didn't know any yoga people at all in my home land I looked in the telephone book and tried to call different persons but nobody was interested in hearing about Shri Ram Chandra Mission. What to do? I had promised to do' my best. I cried and prayed. Before going to bed I meditated as usual. Then for the first time in my life I saw a vision.—A solden Indian lady statue in a praying position surrounded by bright light.

The next day the telephone rang, It had been arranged so the meeting could be kept in a central place in Copenhagen.

My prayer had been heard. The same evening Mr. C. A. Rajagopalachari arrived. I had my first sitting with transmiss-

ion. The following morning the second one. After that I asked Mr. Rajagopalachari "Do you think it is possible I can be accepted as a member in your mission?" The answer was, "My dear child, you have already been taken in." Happiness came into my whole being. My heart will always be full of gratitude to Mr. C. A. Rajagopalachari. He introduced me to another Indian preceptor Dr. Lakshmi Narasimhan who had just arrived in Copenhagen for nhe months' research work in veterinary science. He was told to give me transmission twice a week.

Fate decided that Dr. Lakshminarasimhan should stay in my house for eight months. Each day I received transmission. Dr. Lakshminarasimhan had a copy of 'Masters writings' I became spellbound by reading it. Never had I read more beautiful words. It was an act of the Divine. It was true Beauty.

After two months of Dr. Lakshminarasimhan's stay, one day he received a letter from Master in which he was told to ask me if I wanted to become a preceptor. If yes, Master would make me one. Master wrote 'you know from your own experience that I have the ability to infuse the power.'

My first reaction was, no, no, I can never be a preceptor—and I remember Dr. Lakshminarasimhan told me 'you are the greatest fool if you refuse.'—So I accepted.

A letter from Master came to me, First Master told me about the Indians in the very old days—how they lived a simple life but they were happy in their own way—because they always looked to the highest while doing the daily routine

of life. Then Master told me that to make a preceptor was not a question of time but a time of preparation. So after three months he would make me a preceptor.

That year I was studying at the Danish Royal Institute for Education. There I was asked to write a report on the subject 'Changing of attitudes including prejudices.'

I asked if I could write it in my own individual way.

Then I wrote about the need of meditation in the West and about how a grown up person could change his life into a higher spiritual life. Mankind consists of individuals but it is the individual which makes mankind and not the other way round therefore if we wanted to change Society, the individual must change. If many individuals would change into spiritual persons, then in the long run a new race of humanity would develop.

The last half of my report was about the philosophy of 'Sahaj Marg' and how the system of meditation in 'Sahaj Marg' worked.

It was a report written mostly for my own sake addressed to the single individual because the single individual counts in everything.—So you can understand how busy I was, reading all the books of Master and 'New Darsana' by Professor Dr. K. C. Varadachari. Dr. Lakshminarasimhan was my best friend and his help was very great. He told me about his beloved Master—about his beloved professor Dr. Varadachari—he explained a lot and he told me many old Hindu

stories and the deeper spiritual significance behind the stories.

After the work had finished I couldn't help smiling—it certainly had been three months of preparation.

Then one day another letter from Master told me— 'now you have become a preceptor, you can receive the power and you can transmit it—please do the work.'

Master was in Shahjahanpur and I was in Denmark—you see the greatness of our Master. The day after the letter had arrived Master gave me the second vision: The oldest mark for India the symbol of the Mission. With closed eyes through the transmission I received it—so big-so bright—so beautiful. The sunrise drawn in the purest gold with long golden beams and the dark mountains were in silhouctte fringed with cotton white light. A condition of greyness was inside the sun and the greyness faded out into darkness among the beams.

In March 1970 the first centre in Copenhagen was formally opened by Master's grace in my house. Dr. Lakshminarasimhan was the main doer of the Mission work. Today he is again working among us in Denmark and we are so happy for all his work. His own home is one of the six centres we now have in Denmark. Because of my stupidity, I was terribly scared when I gave the first transmission—I was trembling all over, but relief came when the abhyasi told me never have I experienced anything like this, I feel like flying all over the room." He was happy but the most happy one was I.

In April 1971 1 was so lucky as to go to Shahjahanpur to meet my Master in person. Master, about the meeting I will not tell—you know me better than I do myself. Mr. C. A. Rajagopalachari I met for the second time—unfortunately he became seriously ill during his stay there, but Master told me "he will recover, I prayed for it for five minutes and I got the answer."

Last summer, as you all know, came Master to the West and visited Denmark too. In the book 'India in the West' by Mr. P. Rajagopalachari, you can read all about it. I have read the book and I can recommend it—it is a detailed description of the whole journey of Master and in the last part of the book you will find all the speeches made by Mr. P. Rajagopalachari and they are worth more than gold—they are all very sincere—very honest and straightforward as Mr. P. Rajagopalachari is in himself. In the book you will find many questions and the answers of our Babuji—one of the best, I find, was when a Danish radioreporter asked Master.

Who are you?

and Master answered just simply stating the truth,

"I am that one I ought to be."

—So is our Master—

that one 'I' ought to be.

Before attending this celebration in Madras I was in Shahjahanpur—I wrote down the feeling I had on Basant Panchami day after the morning sitting to honour our Grand Master.

"The symbol—The sunrise
The break of the dawn
The golden beams lit the glowing sky
The singing birds praise the glory of my Lord

#### O, MASTER

I found the way to Thy holy feet
The dream of dreams came true in life itself—the Life
of all lives were in Thee
how lucky—how happy
we began to be;"

Let me finish this talk with a prayer to you, my Master:

Babuji, my own beloved Divine self
what will Thou I shall tell
when all words of beauty are unable to paint a faint
shadow of
the sacred secret of Thy real Being in the infinite
nothingness.

Words are as dust
which will hide you far away
love talks without words
your love is seen in beauty all around
compared to that, my love is poor
I am receiving every thing from you therefore only
Use my life as you please.



Om Tat Sat

S. A. Sarnad.

We have just ended celebrating the Birth Centenary of Mahatma Ram Chandraji Maharaj of Fatehgarh (U.P.), the Adi Guru of our Mission, in whose name our Master Shri Ram Ghandraji founded this Mission.

Mahatma Ram Chandraji Maharaj of Fatehgarh was born on Basant Panchami, the 2nd February, 1873. He imbibed pious impressions from his mother and had very strong inclination towards God and godly things from his very boyhood It is said that one day while he was playing with his young mates, he received a call from within that he had not come for the purpose in which he was engaged then and that his birth was for a higher and nobler work. From then onwards he dedicated himself to Sadhana and realised the goal of life within an amazingly short period of seven months. Unfortunately, his complete biography is not available. Whatever stray incidents our Master has occasionally narrated have been published. The one benefit that accrue from the life history of saints is that we get some inspiration to move forward on the path of realisation. We get acquainted with the way they trod the path. But it is an acknowledged fact that a Sadhaka cannot go far on the path without the guidance of a living Master.

The One great item of work that Mahatma Ram Chandraji of Fatehgarh did was, he revived the method of Yogic Transmission and made possible to gain experiences

of higher planes of the Central or Godly Region. With this, a new chapter was opened in the history of spiritual training.

Before saying anything about transmission, I deem it proper to elucidate certain points. Our country is the homeland of Spirituality Great importance has been given to spiritual knowledge from time immemorial. Knowledge has been classified into two kinds -परा and ग्रपरा— the higher and the lower. All knowledge of wordly things including the study of the Vedas is labelled 'lower' (अपरा) The higher knowledge is spiritual knowledge, Knowledge of the Atman.—That too. not mere possession of intellectual knowledge, but realizing It, or having an abiding experience of It. Hence, the higher knowledge has been defined as "यथा त्वक्षरमिषगभ्यते" and not "वया त्वक्षरमवगम्यते।" The Chhandogya Upanishad story of sage Narada and Sanatkumara corroborates this. Narada became adept in all branches of learning. Still, he could not gain abiding peace. So, he approached sage Sanatkumara and requested hlm to impart spiritual knowledge saying: "भगवो, मंत्रविदेवास्मि नात्मवित ।" Sir, I know only the Mantras and not the Atman. There are many such stories in the Upanishads. They all strike the same note, viz; "the highest knowledge is the knowledge of the Self or the Brahman. To attain It, is the highest goal of human life. Or else, this life is a sheer waste. This knowledge can be obtained only through a man who has known it. There is no other way."

Thus, the knowledge of the Self having been equated with the knowledge of the Brahman. Yoga is said to be the means of attaining It. (ग्रयं तु परमोधर्म: यद्योगेनात्मदर्शनम्।) But, unfortunately, Yoga is looked upon with much suspicion and fear. The reason is that on the one hand there

is a vicious circle of miracles and mysteries formed around it; and on the other hand even physical exercises are dubbed as Yoga. Not even once has the world 'Yoga, conveyed the sense of 'the process of union with the Divine'. Whether this is our ignorance or the very misfortune of the word, is not known.

There are several kinds of Yoga among which Hathyoga and Rajyoga are widely known. Hathyoga lays stress on breath control whereas Rajyoga emphasizes the control of the mind-which is the king of these senses. Rajyoga, which is said to have been expounded by Hiranya-Garbha and compiled by patanjali is the most popular. There is another type of Yoga called 'Shivayoga' which is said to have been described in the Agamas. But it is not so widely followed as Rajyoga. Patanjali's Yoga Darshana is based on Sankhya philosophy and as such all the great Acharyas have refuted and denounced it. It is for this very reason that Yoga is not accepted and honoured by orthodox people. Yet, it is interesting to note that all the religious heads who preach the so-called Vedic religion assume the title "engaged in the strict observance of Yama-Niyama etc., the eight steps of Yoga'' (यमनियद्यशंग-योगान्ष्ठानिरत). From this, it is quite clear that whatever be the nature of Philosophy, Yoga is a very essential practical aspect. The Yamas and Niyamas described therein are applicable to men of all times and climes.

This long introduction brings home the fact that to attain knowledge of the Self is the highest goal of human life and that Yoga is the most effective means for it. Now. a few words regarding Pranahuti or Yogic Transmission, become necessary. This having been said, I will have narrated the

greatest service rendered to humanity by our revered Grand Master whose Birth centenary we are celebrating.

The whole Universe is pulsated by an established prana. For this very reason the Brahman is called प्राग्रस्य प्राग्न: in the Upanishads. If the prana in the Microcosm is brought under control, the prana of the Microcosm can also be controlled. 'यथा पिण्डे तथा ब्रह्माम्डे' is the famous saying. Some centres in the human body are equivalent to the Brahmanda and Para Brahmanda regions. Therefore, the Yogi in the highest state—perhaps tt cannot be called a 'state', it is endless movement is one with Nature. All his actions in a way are the actions of Nature. Thus it is no wonder that a Yogi, having controlled the Prana force fuses it with his thought power and utilises it for the spiritual advancement of others. Many saints have done this and many are doing even today.

We need not go far back to trace the example of pranahuti or Yogic Transmission. Sri Ramakrishna Paramahamsa's life provides us with instances. He used to exercise transmission, both through touch and through thought-force and thus used to attract many a disciple towards divine life. In the case of Swami Vivekananda, it is said that Sri Ramakrishna transmitted all his own spiritual attainment to him and wept bitterly saying that he had become a Fakir! In this way, saints of ealibre have been utilizing their thought-force for the spiritual progress of their disciples. But the credit goes to our Grand Master Lalaji Maharej, who gave it the name, Pranahuti' and began to use it as an instrument of spirituai training for the day to day progress of the Sadhaka. His worthiest disciple and our reverred Master Shri Ram-Chandraji Maharaj of Shahjahanpur hasperfected this saystem and has done some wonderful researches in this field. The

of Self Realization helps one to attain the highest stage which is beyond all levels of existence and consciousness. If one becomes aware of the existence of the Highest State and realizes the urgency of attaining it, man's soul can at once arrive at it. This is what Shri Ram Chandraji assures us. The whole process becomes very easy under the guidance of one who has realised the Ultimate Central Reality. Evolution of the individual will then be speeded up; and with the purification and transformation of each and every particle of the body by that Highest Consciousness, Realisation will be made possible while still in this human body.

There are innumerable paths before us today. Many are the Philosophies and many men crave for higher life. Persons who call themselves Gurus and guides are also countless as the leaves of the trees. But no one who has not discovered true spirituality can be of any help in the renaissance of Mankind. It is unfortunate that voices of lower calibre are heard even in the field of spirituality. True spirituality is not vitiated by motives of happiness, pleasure or power. Reality has to be learnt as it is and for its own sake. Therefore, if we are tempted by the goals of happiness, longevity or power which are but pseudo-spirituality, we are destined to be doomed. Those who are seriously engaged in solving the problem of life and experiencing the Ultimate should think deeply over it. They should thoroughly examine the means also, and then adopt them. God is not somewhere far away from us. He is very near to us. we have only to turn to Him to feel His presence and His power of transforming us. We really owe a deep debt of gratitude to Mahatma Ram Chandraji Maharaj of Fatehgarh for making this unique experience possible for all, and to Shri Ram Chandraji of Shahjahanpur who is spreading this Divine Message of Liberation and Transformation by means of practical demonstration.

#### Pranahuti or Transmission

Βv

Dr A. C. Srivastava, Ph. D. D. Sc., Dibrugarh University, Assam.

'Pranahuti' and its place in Sahaj Marg is a very difficult topic to be dealt with in brief. Generally speaking, 'Prana' is the force which keeps the body and soul together but there is still a 'Refined or Subtle Prana' in man which connects the soul with the Ultimate. The process of invoking this 'Subtle Prana' in a man by a Master or Guru is called 'Pranahuti' since 'ahuti' means 'calling' or 'invoking.' The nearest English equivalent to 'Pranahuti' is 'Transmission.' The process of Transmission can be explained in the following way.

Suppose I have a rubber ball to be given to a man at a distance of, say, 10 metres. There are three processes by which it can be done. One is that I walk up to him and give him the ball. The second is that he comes to me and takes the ball. The third, which is easiest, is that I throw the ball and he catches it. The third process is called transmission. It is obvious that I should have sufficient energy for throwing the ball and the other person should have sufficient skill for catching it. We are receiving tremendous amount of solar energy in the form of heat and light by only this process of energy being transmitted to us from sun. The process of transmission is going on in nature for all time, but J.C. Bose and G. Marconi were the first, human beings who showed that controlled electromagnetic energy can be transmitted from a source at one end and received by a

receiver at the other end. As a result, we hear at today Ceylon Radio and Vivid Bharati, just sitting in our rooms.

It has been known for centuries that thoughts In the human mind create waves which are transmitted by one mind and received by another. This is the very means by which Buddha transformed a robber into a saint by transmitting his noble thoughts to the brain of the robber. Mahatma Gandhi used to influence persons around him by this process. Bishop F.B. Fisher has written about him 'Any one who is not prepared to capitulate to Gandhi had better stay away from him'. The method of transmission of spiritual energy was in existance in ancient times, but due to lapse of time and historical factors it was lost to us. It is to the credit of our Grand Master, Lalaji, that it was revived and handed over to our present Master, Babuji. Shri Babuji has perfected this technique and is utilizing it for the benefit of mankind.

Pranahuti or transmission is the most important step in Sahaj Marg. The Guru or Master must be full of spiritual energy and he must be vibrating with it, ready to transmit at all times. He must also have the requisite power to transmit it to others as in the case of the person who throws a rubber ball. Our Balaji is such a Yogi or Master. He trasmits vibrations of sublime thought—cum—feeling all the time which when received by the heart and mind of a person, activates the latent spiritual consciousness in him.

Transmission is an invisible link between a person and his master. For practically no spiritual work, an Abhyasi gets the maximum benefit from his Master. The condition of an Abhyasi is just like that of a man who gets accumulated wealth

of his father and becomes rich in a moment; only he should develop the capacity to preserve and make wise use of the wealth so received. What Sahaj Marg expects from an Abhyasi is to develop the skill of receiving the transmitted energy from our Master in a manner similar to the man who has to develop the skill of catching the rubber ball. This can be done by developing in us sincerity of purpose and openness of mind and then submitting ourselves completely to our Master, Shri Babuji.

A few advantages that accrue from transmitted spiritual energy are.

- (i) What it does in a month, other vigorous forms of rituals and practices can not do in a life time.
- (ii) It is the sole key to liberation of man from his past conditioning. Under its influence an Abhyasi begins to secure mastery over his passions, desires and wishes.
  - (iii) It gives peace, calmness and mental equilibrium.
- (iv) It creates tremendous restlessness to reach the Divine at the earliest.
- (v) It transforms the animal force in man into a force of divine consciousness.

Master, Shri Babuji, is transmitting enough and more than enough of spiritual energy and it is up to us to discipline ourselves by meditation to receive it and utilize it for achieving oneness with the Ultimate.

# Samarth Guru-Sire of Sahaj Marg

By G. Vijaya Ranga Chary M. Sc., LL. B. Hyderabad.

Save for the classical example of Rishi Vama Deva, mentioned in the Aitareyopanishad, who had realized the Self in the womb of his mother, no other than the Samarth Guru Mahatma Ram chandraji Maharaj of Fatehgarh (U.P.), our Grand Master, has attained perfection in such a short period as only seven months. The biographical detail of this spiritual genius occupies less lines than the years he spent in rendering yoeman service to spirituality. This is in the fitness of things, as expected of ail epoch—creating persons, whose lives are so inter-twined with the story of the momentous movements they originate, that any scant details of their daily life can but be jejune.

The Samarth Guru, affectionately known as Lalaji, was born on the auspicious Basant Panchami Day, February 2, 1873 in a respectable kayasth family and brought up by his pious mother in a devotional atmosphere. With him dawned a new era of yogic training through Transmission, of which he was the Master. He introduced an improved system of Raja Yoga which has came to be known as Sahaj Marg. He is the Adi Guru of our Mission.

This prodigy of Nature secured the pearl of Pranahuti from the pre-epic spiritual treasures way back seventy two

generations prior to Raja Dasarath of the Surya vamsha. Life-of-life, Pranasya-prana, Divine Impulse, brought into use on a wide scale to serve the highest of human causes, namely, Self Realization. So inspiring are his researches, that generations of mankind shall hold him in utmost gratitude for evolving a path which assures the achievement of the Summum Bonum of life in one janma, which our scriptures have not been able to promise in a million years. The path shown by him is simple, natural, 2 sure, and Divine. It is eminently suited to the work-a-day duties and responsibilities of a house-holder. This spiritual genius and Divine Light attained Mahasamadhi on the 14th of August 1931 after nearly two score years of spiritual ministry. The Birth Centenary of this great personage has been celebrated at each centre of the Mission bearing his name, throughout the year 1972.

The great gift Samarth Guru has given to this generation is our Divine and Beloved Master, whom he made perfect quite early in his life and who was installed as his Successor and Representative in March 1945 through a proclamation decoded by our Master on the inter-com spirituale and announced at the annual Bhandara at Fatehgarh. Another gift is the recent foreign tour of Master which has taken him to three continents and a dozen hub cities of the world. Indeed, asked at the Santa Cruz Aerodrome before emplaning as to why he had taken so long to decide on the foreign tour, Master replied that the Divine Sanction had just then come. Pujya Lalaji's centenary is heightened by the fact that his message of Pranahuti was taken to the west by Master in person the founder-president of the Mission establised in memory of the Grand Master to propogate the

system ushered in by his advent one hundred years ago.

As I look at the great contributions of the Samarth Guru, my mind voyages around in an ocean of wonder. It will not be possible to recount in the short compass of this article, how he welded the perennial with the practical, what resurgence he brought about not only in the philosophy but also in the methodology of the science of self-culture, how he fashioned out a means which could take the laity to the highest goal possible to human endeavour, how simple jada-shakti would be met by maha-shakti, what the induction of Divine Impul e could make for an aspirant's feeling of being constantly poised to God with its attendent thrill, how on various aspects of our so-called advance, his gifts make for a multidimensional marvel, the hitherto unknown extent to the Goal and the speed at which this is reached, the marvellous matching of his subtlisms with the giantisms of our Age and the gradualism of tradition and philosophy of a variety of brews. I shall, therefore, deal just with a few that are significant and of general appeal.

First, the Goal. Scriptures define Goal in many and scholarly terms. The Gita has some fifty terms according to my count, from Achintyam to Uttama Sukha in the alphabetical order. Others accept what are at best instrumental values as goals. Sahaj Marg has the goal of complete oneness with God. It does not define God and wishes the aspirant to experience Him as HE IS. Definitions of the Uitimate are so many limitations placed on the destination. This, not being positive, is an un-scientific approach. That magic word 'Mukti' which is an ultimate of the Upanishads is not so in Sahaj Marg, in which the final point of

approach is a state of complete negation, the course consisting of twenty three circles, wherein the state of liberation or Mukti lies between the second and third of the last seven circles; Such is the loftiness of the Goal envisaged by the Samarth Guru. Very few among the saints and the yogis of the world have any conception of this wide vista of the Goal to be entertained from the very beginning so that very rapid progress up to that level may be possible.

Second, is the unique process of Pranahuti or Yogic Transmission. In Master's words "Power of transmission is Yogie attainment of a very high order by which the Yogi can infuse, by his own will force, the Yegic energy or Godly effulgence within anyone and remove anything unwanted in him or detrimental to his spiritual progress. One who has got command over this power can, at a glance, create temporarily or permanently, a condition of mind which is far ahead of the existing condition of the mind of an abhyasi, and which otherwise will require a lifetime to be achieved." It is the power of Pranahuthi alone that can curtail the time required to traverse the innumerable spiritual stages and enable the course normally needing thousands of years being covered within the short span of a single life. Sahaj Marg Yoga starts with the transmission of this Divine and Central force into the being or heart of the individual seeker. Of this transmission hardly any other system of Yoga is aware. Pranahuti, therefore, is the uniqueness of the Way shown by the Samarth Guru.

Third, is the surety of conveyance. If there is a Goal, however high and laudable, but not in the reach of an aspirant in his own lifetime, it ceases to interest him. Provided one has an intense craving for God and observes the simple

sadhana of Sahaj Marg, the achievement of the Goal is absolutely certain. This specific performance is a special feature of Sahaj Marg, thanks to the pioneering spiritual researches of the Samarth Guru which yielded the easy solution of the problem of existence which for ever confounded even the greatest sages of the past.

Fourthly, is the happy relation achieved between the 'means' and the 'end'. There is the age-old puzzle, "Tree first or Seed first" still being debated in learned circles. In all great movements the issue has occurred, some laying emphasis on the means and othere on the ends. In communism, for instance, the ends justify the means. And in Gandhism, the means are all-important. Swami Vivekananda recommended equal attention to both the means and the ends. If we turn our attention to the simple Mission Prayer of, but four lines, we see unfolding there a spiritual calculus which can both be an equation and an identity in one. This, to my mind, is the summit and excellence of a relationship interse the means and the ends.

Fifthly, is a remarkable abridgement in our system of both the Ashtanga Yoga of Patanjali and the four-fold sadhana of the Vedanta school. Without the least impairment in efficacy or result. Our sadhana starts at near penultimate stage of both, and saves considerable time in sadhana. If one has to go through each of the stages of these disciplines, a whole life may be needed for each step, apart from the question of suitability of the systems to the modern generation drunk with the gains of science and glamours of technology which leaves them no time or mood for time-consuming spiritual disciplines.

Ours being an age of speed, I would like to place the

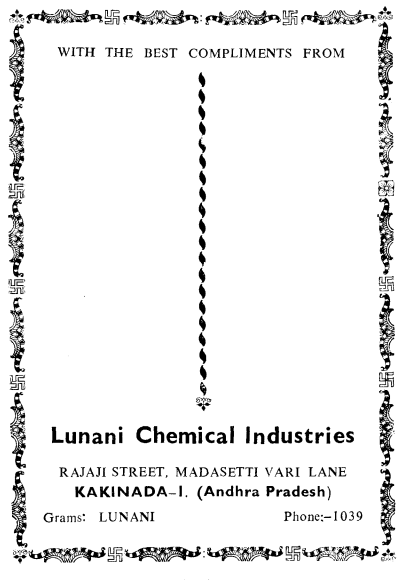
Samarth Guru's great contributions in that light. There is no gainsaying that we have achieved marvellous speeds in outer-space ventures, touching an top speeds of 20,000 k.m. p. h. But what has been the psychological gain to man in speed progress from the jatka to the jumbo? This is the bane of all outward movement. In purely inward movement, another handicap may arise. The practicant is shut out of social life of which he is an integral part. He also comes by un-natural states like the ecstatic or somatic or traumatic, and confuses these to be the ultimates, which they are not. The unitary movements have the danger of mere intellectualization or emotional isation of the ideal and not actualisation of it. Only a Divine movement of the Pranahuti kind can secure the spiritual richness of complete fulfilment of the ultimate and the scientific richness of speed, positivity, performance progress and purpose. Kriya Yoga, which has found favour in America and elsewhere and claims it as an instrument through which human evolution can be quickened, believes that a million years of normal, diseaseless life is required for evolution up to the ultimate of Nirvikalpa Samadhi and perfection of human brain sufficiently to express cosmic consciousness. It prescribes a practice of eight and a half hours a day to perform one thousand kriyas to achieve such consciousness in three years.

Apart from the fact that the Samarth Guru has envisaged a state far higher than the Nirvikalpa Samadhi, a philosopher-preceptor of our Mission, Late Dr.K.C.Varadachari has said that there is an inherent quality of misery in all consciousness and that any attempt to know through consciousness and its delegates like reason, senses and the body is to remain within the levels of inner contradiction, however

subtle The Samarth Guru has done rare researching to enable spiritual working from the centre and not from the fringes. He has pointed out the way to experience the very Being with Being-transcending consciousness, free from all error and from any pitfall.

Taking the widest scope for the Goal and its consummation within the lifetime of the aspirant Satha koti Janmas compressed into one the speed at which a Sahaj Marg abhyasi is taken by the Great Master is fantastic and dizzy even to the outer space astronant.

Sahai Marg's depths and subtleties are for the specialists of the way to unravel. I have submitted herein only a few aspects of it as a generalist wondering at its great potentialities, least of which is to return a prodigal like me to the loving care of the Divine parent our Babuji Maharaj is. The labour of Love of Pujya Lalaji, whose birth centenary is being celebrated on a global scale at Madras, shall be witness to the grand renaissance of this century, ennobling and enriching its fore-runner in Europe. The Samarth Guru has made for a regeneration of the very human spirit, unbending and unyielding to the ravages of Time. He has, so to speak, re-shaped the spiritual edifice and restored their rightful place to perennial values lost in a welter of brute facts and forces. He has shown by his own example of moderation, toleration and devotion. how the lack of these virtues has made the world an arena of conflict and confusion making great of a mere Detente while astounding advances claimed on all fronts should have asked for a global Entente Cordiale. This re-education and re-birth for us in resplendent life encompassing both the secular and the sacred in one, makes the Samarth Guru not only the sire, but also the spirit, sinew and soul of Sahaj Marg, causing generations of mankind to wonder whether such a spiritual stalwart ever walked this earth in flesh and blood.



### गुरू

(श्री जगदीश प्रसाद गुप्त, सीतापुर)

मानव इस भौतिक जगत में भ्राया है। मनुष्य शरीर पाकर धन्य है। यह शरीर प्राप्त करके इसका सदुग्योग भ्रावश्यक है। तुलसीदास जी कहते हैं—

बड़े भाग्य मानुष तन पावा, सुर दुर्लभ सद्ग्रन्थन गावा।

ऐसे वहमूल्य शरीर में परमात्मा का निवास है । मनुष्य उस परमतत्व को जानने के लिये प्रारम्भ से ही उत्स्क रहा है, श्रीर उसके लिए श्रनेक करुपनायों की हैं। मनुष्य के अन्दर श्राध्यात्मिकता की पिपासा है। वह उसमें अवगाहित होना चाहता है। प्रयास करता है परन्त्र निष्फल रहता है। कारएा क्या है ? इस पर विचार करता है । शास्त्रों का ग्रध्ययन व मनन करता है। कठोर तप करता है। मन व इन्द्रियों का दमन करता है भ्रीर इस प्रकार प्रथमतः स्व-प्रयास से आगे बढने का यत्न करता है। संसार में मायामीह में लिप्त होने के कारण उससे निकलना एक समस्या बन जाती हैं । वह एक पथ-प्रदर्शक की तलाश में यत्र तत्र भटकता है। जीवन में अनेक ऐसे व्यक्ति मिलते हैं जो यह दावा करते हैं कि वे मनूष्य को ग्रांतिम मंजिल तक पहुंचा देंगे ग्रीर इसके लिये वे नाना प्रकार के जप तप ग्रादि साधन बताते हैं। हम यह भली भांति जानते हैं कि हम किसी भी क्षेत्र में हों, एक योग्य एवं अनुभवी मार्ग-दर्शंक की आवश्यकता रहती है। सांसारिक क्षेत्र में भी हम एक उचित मार्ग-दर्शक की खोज करते हैं, परन्त हमारी ग्राध्यात्मिक पिपासा को तप्त करने हेतू मानों बृद्धि कूं ठित हो जाती है । जिन रूढ़ियों से हम गुजर रहे हैं, उनके विषय में कोई परिवर्तन नहीं चाहते। ऐसा क्यों है ? यह एक विचारगीय एवं ज्वलंत प्रवन हमारे सम्मुख स्वभावत: श्रा जाता है। जिज्ञास एवं मुमुक्ष पुरुष इस पर गम्भीरता से विचार करता है, शास्त्रों का अनुशीलन करता है और

अपनी आध्यारिमक पिपासा हेतु तत्परता में वृद्धि पाता है। वह विचार करता है कि इस क्षेत्र में बिना योग्य एवं अनुभवी मार्ग दर्शक के आगे बढ़ाना कठिन है। ईश्वर दया का सागर है। उसकी प्राप्ति के लिये मनुष्य के अन्दर विचार सूक्ष्म रूप से विद्यमान है। उस विचार को साकार रूप विरले पुरुष ही देन। चाहते हैं। वह सद्गुरु की खोज करते हैं। आध्यास्मिकता आत्मा से आत्मा में प्रवाहित होती है। यह कार्य स्वयं में एक कठिन एवं दु:साध्य कार्य है।

ग्राध्यात्मिकता बिना सद्गुरु के सम्भव नहीं है। व्रह्मविद्योपनिघत के अनुसार "गुरुदेव हरिः साक्षान्नात्पइत्यवीच्छुितः" गुरु साक्षात् हरि है, कोई अन्य नहीं है। गुरुवरण करने का तात्पर्य उस व्यक्ति को ग्रात्मा के साथ अपनी ग्रात्मा को जोड़ देना है, जिस प्रकार किसी बड़े तालाब के साथ छोटे तालाब को एक नाली के द्वारा जोड़ दिया जाय तो बड़े तालाब का पानी छोटे में भी जाने लगता है, ग्रौर वह तब तक नहीं सूखता जब तक कि बड़ा तालाब भी न सूख जाय। इसी प्रकार योगविशष्ठ ने कहा है—

" दुर्लभं विभयत्यागी दुर्लभं तत्व दर्शनं । दुर्लभो सहजावस्था सद्गुरो करुणाबिना ।."

बिना गुरु कृपा के विषयों का त्याग दुर्लंभ है, तत्व दर्शन दुर्लंभ है तथा सहजावस्था का प्राप्त होना भी दुर्लंभ है।

श्रघ्यात्म विद्या का प्रवेश द्वारा गुरुदीक्षा है । यों भावना से भीं किसी को गुरु माना जा सकता है, पर दीक्षा का विशेष विज्ञान एवं महत्व है। मनुष्य श्रज्ञानान्धकार में डूबा हुशा है। इससे ऊपर उठकर गुरु की सहायता से सहजावस्था को प्राप्त करना चाहता है। गुरु शब्द के अन्दर 'गु' का श्रय है अन्धकार, 'रु' का श्रयं है उसे रोकने वाला, श्रतः श्रज्ञान रूपी श्रन्धकार को रोकने के कारण ही 'गुरु' कहा जाता है। गुरु ही परब्रह्म हैं, गुरु ही परमगित है, गुरु ही उत्तम बिद्या है, एवं गुरु ही वस्तुतः सर्वोत्तम धन है।

जीवन का एक लक्ष्य होता है, श्रीर उसकी प्राप्ति हेतु कर्त्त व्यक्तिये जाते हैं। पूज्य बाबू जी महाराज ग्रपनी पुस्तक 'सत्य का उदय' में लिखते हैं कि ग्राध्यात्मिक यात्रा में हमें विभिन्न केन्द्रों से गुजरना पड़ता है जिनको चक या लाक्षास्मिक भाषा में कमल कहते हैं। वे मनुष्य की पाई हुई पूँजीभूत वास्तिवक शीत के केन्द्र हैं ग्रीर मानव शरीर के विभिन्न स्थानों पर स्थित हैं। दो बिन्दुपों के बीच में सूक्ष्म तन्तुशों का धना जाल है। हम जैसे २ ग्रागे बढ़ते हैं वैसे वैसे इन विभिन्न तही से जाल से हमको गुजरना पड़ता है। उस स्थान के भोग के लिए वहां पर काफी समय तक रुकना पड़ता है। यह ग्रसम्भव हो जाता है, कि हम ग्रपने ही प्रयास से उसमें से निकल सकें। प्रारम्भ की कुछ दशाग्रों में तो यह सम्भव है, लेंकिन ग्रागे चल कर यह बिल्कुल ग्रसम्भव हो जाता है। इस लिये यह ग्रावश्यक है कि जो पथप्रदर्शक हम चुने वह ग्रत्यन्त उच्च कोटि की प्रित्मा वाला हो, तथा जो ग्रपनी ग्रलोकिक शक्ति के द्वारा तमाम उलभनों को एक ही हिष्ट में दूर कर दे।

गुरु शिष्य चाहे शरीर से सदा पास पास न रहें पर यदि वह सम्बन्ध अध्यातिमक विज्ञान के अनुरूप है, तो शिष्य को गुरु की समीपता उपलब्ध रहेगी, और वह उसकी समीपता द्वारा प्रगति का फल प्राप्त करता रहेगा। गुरु की क्षमता यह होनी चाहिये कि वह शिष्य के अन्तः करण तक अपनी प्ररेगा। पहुंचा सकने में समर्थ हो। इसी शक्ति के आधार पर सद्गुरु अपने शिष्य का कल्याग कर पाते हैं।

ईश्वर को हमने देखा नहीं, तो गुरु ही हमारे लिये सर्वस्व है। सद्गुरु भी केवल वही है जिसने अपने को ब्रह्म में लय कर लिया हो। शिष्य के मन में केवल ईश्वर को प्राप्त करने की चाह होनी चाहिये। उसकी चाह ही गुरु के अन्दर उसके प्रति आकर्षणा पैदा कर देगी। वास्तव में ईश्वर में कोई चाह नहीं होती परन्तु यदि शिष्य के अन्दर चाह की वृद्धि होती जाय तो गुरु जो अनन्त में लय है, वह हमारी ओर खिचता जायेगा। ईश्वर प्राप्ति लगभग असम्भव है और ब्रह्मानिष्ठगुरु तो वर्तमोनकाल में लगभग अप्राप्य ही हैं।

सहज मार्ग साधना पद्धति के श्रन्तर्गत हमें ऐसा सद्गुरु उपलब्ध है। उपनिषध कहती हैं:--

दर्शनं घ्यान संस्पर्शन्मत्सी कुकर्भी च पक्षिणी । शिशून पालयते नित्यं तथा सज्जन संगति ॥

जिस प्रकार मछली, कछवी तथा चिड़िया ग्रपने बच्चों का क्रमश: दर्शन ध्यान श्रीर स्पर्श से पालन करती है, उसी प्रकार सत्पृष्ठों की संगति से भी शिष्य का पालन होता है। पूज्य बाबू जी महाराज साक्षात् ब्रह्मस्वरूप हैं। वह ग्रपनी योग शक्ति के द्वारा हमें ग्रन्तिम मंजिल तक पहुंचाने के लिये उत्सुक हैं। वह वास्तविक लक्ष्य को प्राप्त कराने में सर्वथा समर्थ हैं। वह नि:स्वार्थ भाव से मानवता की सेवा करना, घन, यश ग्रादि के भाव से अलग शुद्ध प्रेम से भरकर लोगों को शिक्षा देना अपना कर्त्त व्य समभते हैं उनमें अन्तिम अवस्था तक पहुंच, एवं यौगिक प्रागाहृति की शक्ति है। हमें ऐसे सद्गुरु को प्राप्त करके उसके निकट जाना ही होगा । उसके श्रादेश को बिना विचारे संतोषयुक्त भाव से पालन करना पडेगा । हमें इच्छामात्र करना है। इच्छा करने पर जो प्रयत्न होता है वह प्रयत्न तो गुरु स्वयं करा लेता है। ग्रम्यासी तो केवल निमित्तमात्र बनता है। सहज मार्ग साधना पद्धति में गुरु की कृपा का स्वरूप तथा प्रभाव श्रद्धितीय है । इसके लिये माता का उदाहरएा दें तो वह भी उपयुक्त नहीं है । कारएा द्निया में ग्रसंख्यजीव हैं ग्रीर उन सबकी उत्पत्ति माताग्रों से ही होती है, इन सारी माताओं के हृदयों में अपने पुत्रों पर जो दया या स्नेह है, वह सब मिलकर भी इन दयासागर की दया के एक बूंद के बराबर भी नहीं है। ऐसी हालत में ग्रीर किस से तुलना की जाय? तो भी माता का उदाहरए। इसी लिये दिया जाता है कि लोक में जितने उदाहरए। हैं, उनमें सबसे वही विशेष है। माता अपने बच्चों के लिये जो कूछ भी करती है, उसकी प्रत्येक किया में दया भरी रहती है। इस बात का बच्चे की भी कुछ-कुछ श्रन्भव रहता है। जब बच्चा शरारत करता है तो उसके दोष निवारणार्थं माँ उसे घमकाती मारती है, श्रीर उसको श्रकेला छोड़कर कुछ दूर हट जाती है। ऐसी अवस्था में भी बच्वा माता के ही पास जाना चाहता है। दूसरे लोग उससे पूछते हैं 'तुम्हें किस ने मारा''? वह रोता हुआ कहता है 'माँने'। इस पर वे कहते हैं 'तो श्राइन्दा उसके पास न जाना'। परन्त वह उनकी बात पर घ्यान न देकर रोता है, श्रीर माता के पास ही जाना चाहता है। उसे भय दिखलाया जाता है कि माँ तूभी फिर मारेगी' पर इस बात का उस पर कोई ग्रसर नहीं होता, वह किसी भी बात की परवाह न करके सरल स्वभाव से अपनी माता के पास ही जाना चाहता है। रोता है, परन्तू चाहता है माता को ही ! जब माता उसे हृदय से लगाकर उसके ग्रांसू पोछती है, ग्राश्वासन देती है, तभी वह शान्त होता है। इस प्रकार

माता की दया पर विश्वास करने वाले बच्चे की भाँति जो गुरु के दया-तत्व को जान लेता है, ग्रौर गुरु की मार पर भी उसी को पुकारता है, गुरु उसे ग्रपने हृदय से लगा लेता है। फिर जो गुरु की कृपा को विशेष रूप से जान लेता है, उसकी बात ही क्या है?

लडका नीचे के तल्ले पर जब चढना चाहता है तो माता उसे सीढ़ियों के पास जाकर चढने के लिये उत्साहित करती है। कहती है वेटा! चढ़ो, गिरोगे नहीं, मैं साथ हैं न ? लो, मै हाथ पकड़ती हैं। यों साहस श्रीर म्राश्वासन देकर उसे एक एक सीढी चढाती है, पूरा ख्याल रखती है, <sup>१</sup>के हीं गिर न जाय । जरा सा भी डिगत⊦है तो तुरन्त हाथ का सह।रा देकर थाम लेती है ग्रीर चढ़ा देती है, बच्चा जब चढ़ने में कठिनाई का अनुभव करता है, तब माँ की श्रोर ताककर मानों इशारे से मां की मदद चाहता है। मां उसी क्षरण उसे ग्रबलम्बन देकर चढ़ा देती है, ग्रीर पून: उत्साह दिलाती है। बच्चा कहीं फिसल जाता है, तो मां उसे गोद में उठा लेती है, गिरने नहीं देती। इस प्रकार जो पुरुष बच्चे की भाँति सहज मार्ग साधना पद्धति में गुरु पर निर्भर करता है, गुरु उसकी उन्नति ग्रीर रक्षा की व्यवस्था स्वयं करता है । साँसारिक माता तो कदाचित ग्रसावधानी ग्रौर सामर्थ्य के ग्रमाव में या भ्रम से गिरते हुये बच्चे को बचा न सके, परन्तू सहज मार्ग साधना पढ़ित में गुरु अपनी ग्रनन्त यौगिक शक्ति से अपने ग्राश्रित को कभी गिरने देता ही नहीं। वरन उत्तरोत्तर असे सहायता देते हुये, सीढ़ी चढ़ाते हुये, सबसे ऊपर के तल्ले पर जहाँ पहुंचना ही जीव का ग्रन्तिम लक्ष्य है, पहुंचा देता है। एक बार दृढ़ता से स्थापित किया हुमा सम्बन्ध, तब तक बना रहेगा जब तक कि शिष्य पूर्णता न प्राप्त करले।

1.1

~5\*\*\*\*\*

### \* गुरु की आवश्यकता \*

(श्री सुरेशचन्द्र ग्रग्निहोत्री, लखीमपुर खीरी)

मानव श्रपने जीवन में कोई न कोई लक्ष्य निर्धारित करता है। उस क्ष्य प्राप्ति में उपयोगी साधन जुटाता है। लेकिन लक्ष्य प्राप्त करने में श्रनेक कठिनाइयाँ ग्राती हैं। इन कठिनाइयों को स्वतः दूर कर पाना सम्भव नहीं होता। श्रतः यहीं पर उसे ऐसे योग्य पुरुष की श्रावश्यकता होती है जो उसके मार्गं की समस्त बाधाश्रों को दूर कर दे । मनुष्य की लक्ष्य प्राप्ति के विकास के साथ साथ गुरु प्राप्ति की तीब्र इच्छा भी उत्पन्न होती जाती है।

किसी भी प्रकार की उपलब्धि क्यों न हो, उसे प्राप्त करने में वाधाएं ग्राती ही है। किन्तु बाधाग्रों के कारण लक्ष्य से विमुख हो जाना मानव का स्वभाव नहीं है। इसी लिए वह योग्यतम पुरुष को प्राप्त करना चाहता है।

श्राध्यात्मिक जीवन में भी इसी प्रकार की बात है । जब साधक श्राध्यात्मिक क्षेत्र में उतरता है, वहां उसे भौतिक जगत से नितान्त भिन्न जगत प्रतीत होता है । उस नये जगत से तादात्म्य स्थापित करने में साधक अपने को श्रसमर्थ पाता है । इस कारण उसे निराशा होती है; किन्तु यह निराशा मानवीय गरिमा के लिए श्रभिशाप है । यहाँ पर साधक अपने गुरु वो सहायता से उस स्थित में तो प्रतिष्ठित हो ही जाता है; श्रागे की उच्च स्थित को प्राप्त करने का प्रयास भी करता रहता है ।

साधक जैसे जैसे आध्यात्मिक जगत के अन्तराल में प्रविष्ट होता जाता है, वैसे वैसे वहाँ टिकने में उसे असमर्थता प्रतीत होती है। लेकिन पूर्णांत्व प्राप्त गुरु की यहीं पर आवश्यकता होती है जो साधक को उन दशाओं में टिकने में अपनी पूरी शक्ति लगा देता है।

भौतिक धरातल पर मानव ग्रनेक भोगों में लिप्त रहता है ग्रौर यही नहीं, जब वह ग्राष्ट्यात्मिक जीवन में प्रवेश करता है तब भी उसे संचित व प्रारब्ध कर्मफलों को भोगना पड़ता है। जब मानव फल भोगता है तव मोह, तृष्णा ग्रादि ग्रनेक विकार उनमें ग्रासिक उत्पन्न करने में सहायक होते हैं। ग्रासिक के कारण हम उस क्षेत्र से निकलना ही नहीं चाहते श्रथवा यों कहें कि वहाँ से निकल पाना लगभग ग्रसम्मव हो जाता है। इस स्तर पर गुरु की परमावश्यकता होती है जो साधक की समस्त ग्रासिक्यों को दूर करता है तथा उससे ऊँची दशा में प्रतिष्ठित होने में सहायक होता है।

ग्राध्यात्मिक स्तर पर मानव जीवन का उद्देश्य पूर्णांत्व प्राप्त करना या ग्रात्मसाक्षात्कार करना होता है। इस उद्देश्य को प्राप्त करने में साधक करें ग्रिनेक मार्ग तय करने पड़ते हैं। उन मार्गों में भिन्न भिन्न केन्द्र होते हैं। इन केन्द्रों के बीच नाना केन्द्र होते हैं जिनमें साधक के उलक्ष जाने की सम्भावना बनी ही रहती है। यदि साधक उनमें से ग्रपने प्रयत्न द्वारा निकलना चाहे, तो भले ही पूर्वप्राप्त शक्ति के ग्राधार पर एक या दो केन्द्रों को पार कर जाये लेकिन केन्द्रों ग्रीर उपकेन्द्रों के भँवर में वह पड़ा ही रहेगा। यहीं पर उसे लक्ष्य प्राप्ति में ग्रवरोध प्रतीत होत। है लेकिन यह ग्रवरोध बालू की भीत पर खड़ा होता है। गुरु इस ग्रवरोध को ग्रपने एक ही क्षटके से नष्ट कर देता है ग्रीर साधक के लिए ग्रागे बढ़ने के लिए खुला मार्ग प्रशस्त हो जाता है।

म्राध्यात्मिक क्षेत्र में गुरु का चयन सर्वाधिक महत्वपूर्ण है। यदि गुरु म्रयने क्षेत्र का पूर्ण म्रिभियन्ता नहीं है तो वह कुशलतापूर्ण व स्थायी इमारत बना सकने में म्रसमर्थ होगा। म्रतः प्रत्येक साधक को म्रयने उद्देश्य के म्रानुकूल पूर्णत्व प्राप्त गुरु की म्रावश्यकता होती है। यदि साधक द्वारा गुरु का चयन इस प्रकार नहीं है कि वह उसकी म्रावश्यकताम्रों को पूरा कर सके तो साधक पूर्णत्व लाभ से बंचित ही रह जायेगा। म्रपूर्ण गुरु साधक की प्रत्येक बदलती हुई उच्च दशाम्रों पर नियन्त्रण नहीं कर पायेगा भौर परिणाम यह होगा कि साधक म्राधे मार्ग में ही लटका रह जायेगा।

श्राध्यात्मिक क्षेत्र में गुरु ईश्वर ग्रौर मनुष्य के बीच तादात्म्य स्थापित कराने वाली कड़ी है। यह कड़ी जितनी ही मजबूत होगी; ईश्वर ग्रौर मनुष्य के बीच का तादात्म्य सम्बन्ध भी उतना ही मजबूत होगा। दूसरे शब्दों में यदि गुरु को आत्म-साक्षात्कार हो गया है, यह निश्चित है कि साधक भी उस पूर्णत्व को प्राप्त करने में सफल होगा। अतः स्पष्ट है कि गुरु की आवश्यकता ईश्वर प्राप्ति में उतनी ही सहायक है जितनी वायु की आवश्यकता जीवन के लिए होती है।

यहाँ पर यह स्पष्ट कर देना अप्रासंगिक न होगा कि जिस प्रकार की पूर्णता की कल्पना गुरु के लिए की जाती है, तो गुरु के लिए भी यह आवश्यक है कि उसको ऐसा साधक मिले जिसकी तीज़ इच्छा मानव जीवन के लक्ष्य तक पहुंचने की हो । अर्थात वह पूर्णत्व प्राप्ति के लिए स्भी प्रकार व्याकुल हो जैसे पानी में इबता हुआ मनुष्य जीवन पाने के लिए व्याकुल होता है। कहने का तात्पर्य यह है कि हर साधक को उसका गुरु और हर गुरु को उसका साधक मिलना चाहिये।

दुर्भाग्य की बात है कि झाज गुरु की उपेक्षा हो रही है। जो गुरु ब्रह्म हैं, वही इतन। उपेक्षित। झाज कल दम्भी, पाषंडी व्यक्ति भी झपने को गुरु कहलवाना चाहते हैं। ऐसे व्यक्ति राष्ट्र के लिए शर्म का विषय है। गुरु कहलवाना नहीं पड़ता है बिल्क वह स्वयं गुरु के रूप में प्रसिद्ध हो जाता है।

म्राज के युग में हम सभी का यह सौभाग्य है कि जिस गुरु की कल्पना म्राध्यात्मिक स्तर पर की जाती है, उस रूप में हमें म्राधुनिक सहज मार्ग साधना पद्धति के प्रवर्तक पूज्यगुरुवर श्री बाबू रामचन्द्र जी महराज प्राप्त है । ग्रतः हम सभी उस सर्वोच्च लक्ष्य की प्राप्ति में निस्सन्देश सफल हींगे यदि हम में उसे प्राप्त करने की तीव्रतम इच्छा है।

west them

#### सहज मार्ग में ''त्रातमा का स्वरूप"

सुक्षी करतूरी चतुर्वेदी, भोदीनगर

में यह लेख सद्गुरु की ग्रसीम कृता से केवल ग्रनुभूतियों का सहारा लेकर ही ग्रापके समक्ष प्रस्तुत कर रही हूँ। यह मेरा विश्वास है कि सुनी हुई या पढ़ी हुई बात भी कदाचित कभी गलत हो सकती है परन्तु ग्रपनी हुटि ग्रपने को कभी घोड़ा नहीं देसकतीं। उसी का महारा लेकर "वास्तव में ग्रात्मा का स्वरूप क्या है" यह व्यक्त करने का प्रयत्न कर रही हूं। ग्रांशा है विद्वत्जन त्रुटियों की ग्रोर ध्यान न देकर इसके सार को ही ग्रह्ण करने की कृता करेंगे।

कहते हैं कि प्रत्येक कार्य का एक कारण भवश्य होता है परन्तु कारण का कारण आज तक नहीं बना। आत्मा के कारण ही इस समस्त विद्य की अनुभूति है किन्तू आत्मा स्वयं किसी का कारएा नहीं, इसी लिए स्वयं भी इसका कोई कारण नहीं। कारण के बिना इसका विचार कहाँ ग्रीर विचार के बिना कार्य कहां। कार्य के बिना कर्ता की सिथति श्रसम्भव हैं। केवल एक कारण शब्द ने समस्त लीला ही समाप्त करदी। यदि स्नाप पुन: उसका निर्माण करना चाहें तो सर्व प्रथम स्नापको प्रथम वस्तु को ही लेना होगा अर्थात जो सबका कारण हो किन्तु स्वयं उसका कोई कारएान हो। भ्रव उसे यदि ईश्वर कह दिया अने तो वह ऐसी वस्तु हो जाती है जो सर्वव्यापी, सर्वशक्तिमान तथा सर्वश्रंतयीमी है। मैंने एक बार 'श्रीबाबू जी' को एक ऐपी ही दशा की अनुभूति होने पर लिखाथा कि ''मेरी तो यह दशा है कि समस्त पृथ्वी मानों मेरे ग्रन्दर समाई हुई है, समस्त ब्रह्मांड मानों मेरे ग्रंतर में ही व्याप्त है, समस्त जड़ फ़ौर चेतन सब मेरे ही उत्पन्न किये हुए हैं। इसका उत्तर स्रापने यह दिया था कि यह ईश्वरीय दशा है तथा जीव भीर ग्रात्मा के सम्बन्ध में बतलाते हुए ग्रापने यह लिखा कि ''जीव की अपना जीवपना कब महसूस हुया ? जब उसने ग्रपने वैठने का ठिकाना बना लिया। यह ब्रह्म था ग्रौर है। म्रब उसमें जो जीवपना पैदा हुन्ना वह इस लिए कि उसकी वैठक

ऐसी जगह थी जहाँ कि उसीको उसकी घू ग्रारही थी। इस एहसास ने उसकी रगवत ग्रीर भी ज्यादा कर दी इस लिए कि जब एक रंग का एहसाम हुग्रा, दूसरा रंग वह खुद बखुद ढूढ़ने लगा ग्रीर उसमें ग्रनेवता पैदा होगई। फिर क्या था, लालच, मोह व इच्छायें उसमें पैदा होने लगीं। गोया सोने का कौवा एक लोहे के जिंड़े में बन्द होगया ग्रीर उसे दोने पानी की खोज होने लगी।

मुफे एक हँसी की बात स्मरण हो ग्राई कि एक बार ग्रापने लिखा कि ''ग्रल्लाहमियां के पास जो कुछ, भी था वह सब सृष्टि-रचना में दे बैठे, स्वयं दीवालिया बन बैठें 🗥 तो भाई ग्रल्लाहमियां की भांति यदि हम भी 🦨 दिवालिया बन बैठे तो स्मारी भी हस्ती वैसी ही होजाती है अर्थात् God Realization में हमारी दशा स्वामी की है किन्तु विचार श्रागे बढ़ने पर ईश्वर दिवालिए की ग्रवस्था में हमारे समक्ष ग्राता है ग्रीर हमारी दशा ऐसी होजाती है जैसा कि मैंने उन्हें लिखा था कि 'ग्रब तो सब कुछ इस सेविका से ही उत्पन्न होता है ग्रौर इसी में लय होजाता है।" इसका उत्तर 'श्री बाबुजी' ने लिखा कि 'त्रमहारा कदम वहाँ है जहां से यह चीजों शुरू होती हैं ग्रौर यह हालत 'हिरण्यगर्भ' की है।" किन्तु जब हमारी सुरत श्रथवा विचार इसको लाँघ जाता है तव हमारे विचार में एक विचित्र ग्रानन्द के क्षेत्र की अवस्था अनुभव होती है वह है "अहं ब्रह्मास्मि " इसके प्रथम एक बात कह देना परमावश्यक है कि हम सहारा ईश्वर का ही लेता है, चाहे स्वामी के रूप में, चाहे दिवालिये के रूप में चाहें गुरु के रूप में और चाहे ब्रह्म के रूप में । किन्तु अभी यह वास्तविक ब्रह्म गति नहीं है । वह तो तब प्राप्त होती है जब 'ग्रह' का भ्रम मिट जाता है तब जो है वह ग्रात्मा ही ग्रात्मा का ग्राभास है क्योंकि वह कोई ठोस वस्तु नहीं है वह तो 'जो है सो है।' इस लिये उसके स्वरूप को जानने के लिये हमें भी वैसा ही बन जाना पड़ता है: इस कारएा ग्रात्मा के क्षेत्र में पग रखने के पहले क्षेत्र ग्रीर क्षेत्रज्ञ दोनों की स्थित रहती है जिसका प्रारंभ एक ग्रत्यधिक सुन्दर ग्रवस्था से होता है —

7.3

" दिल के ग्राइने में हैं तस्वीर यार की, जब जरा गर्दन भुकाई देख ली।'' बस यहीं से ग्रात्मा के क्षेत्र से ग्रभ्यासी के मन का सम्बन्ध जुड़ चुका समभ्रता चाहिये। इस कारण क्रम नुपार विवारों का रूप भी जैसे जैसे परिवर्तित होता जाता हैं वैसे ही वैसे हम एक से दूसरी दशा में पैंठने की अनुभूति पाते जाते हैं। अनुभूति विचारों द्वारा ही होती है चाहे वह काँटों की हो या फूलों की। किन्तु जब हम अपने विचारों का खेना एक ऐसे स्थान दर गाड़ देते हैं जहाँ पर विचारों की गम्य नहीं तो हमारी अनुभूति भी तद्रूप ही हों जाती है; चाहे उसे आहरमा कहो, चाहे परमारमा और चाहे बहा।

परन्तु स्रभी साक्षात्कार कहाँ ? वहाँ तक पहुंचते पहुंचते तो लय-प्रवस्था, लय-कदर-लय स्रवस्था, स्वप्न, जाग्रत, सुकृति, जीवनमुक्त तथा तुरिया ग्रादि स्रवस्थायें ही इस मार्ग में पुष्प बनकर जीवन में सुगंध की तरह बस जाती हैं। सहजावस्था ही हमारी प्रकृति बन जाती है एवं साम्यावस्था ही निर्मल वस्त्र हो जाती है। इसके ध्रपरिमित ग्रानन्द की श्रनुभूति पर मैंने लिखा था कि "ह्दय का हर ग्रावरण उठ चुका है, हर द्वार खुल चुका है, बुद्धि का दर्पण् निर्मल हो खुका है, हिए ध्रब हिष्ट नहीं रही।" ऐसे ही ग्रानन्द में पैरते हुये इतनी द्री (जिसे समफने के लिये कुल Univese से कई गुना कह लीजिये) पार करके उस वेगुनाह मंजिल पर कदम रखते हैं जिसे ग्रात्मा कहना चाहिये। किन्तु ग्रात्मा का साक्षात्कार तो साधक नहीं करता वरन् ग्रात्मा ही श्रात्मा का साक्षात्कार करती है ग्रौर उसकी दशा के लिये यही कहना पड़ता है कि "जी, जी हीं न रहा; नंगी क्या नहायेगी क्या निचोड़ेगी ?" वहां पर 'मैं शब्द का प्रयोग हो ही नहीं सकता। कहा भी है 'जानत तुमिह तुमिह होई जाई।" इसके प्रथम हमें दशा का तो ग्रन्दाज हो सकता है, हम उसे फाँक सकते हैं किन्तु साक्षात्कार नहीं होगा।

जपर्युक्त बातें तो आत्मा के क्षेत्र में आत्म-साक्षातकार करते के लिए साधक की केवल तैयारी मात्र ही होती है, वह यह कि बस हम मनुष्य बन जाएें । ऐसे कि मनुष्यता में एक भी दाग शेप न रह जावे । बनना ही कठिन होता है फिर मिटना क्या कठिन है । जहां से मिटना प्रारंभ होता है 'आत्मा' की रहनी का वही वास्तविक स्थान है । जहां तक मेरा विचार है यह मिटना ही बनने को जीवन एवं शक्ति प्रदान करता है ।

काका कालेलकर का कथन सत्य है कि साधना एवं उपासना में प्रारा सींचने पड़ते हैं। अनुभव भी यही कहता है कि इसमें प्रति इवाँस दवाँस २ का बिलदान होता है किन्तु परिएाः में जोड़, भाग, धड़ना, बढ़ाना सब प्राय: समाप्त होजाता है; कोष' ही कोष रह जाता है। फिर तो स्थिर गति, स्थिर मित एवं स्थिर प्राम्म ही स्थित रह जाते हैं। ऐसी दशा होजाती जैसा कि 'कबीर जी' ने लिखा है कि—

'मन थिर, चित थिर, सुरत थिर, थिर भया सकल शरीर।
ताके पीछे हरि फिरैं, कहैं कबीर कबीर ।

फिर दर्शन की लालसा कहाँ, मिलन की चाह किसे, एबं विरह की पीर किसे। मस्ती का आलम भी उसकी श्वांस में ही समाया रह जाता है। आनन्द के सागर के सागर उसके अन्तर में समा जाते हैं। किन्तु उसे भूख कहाँ, इनकी वहां गम्य कहाँ क्यों कि रिक्त, रिक्त ही रहेगा, उसमें वायु की भी गम्य नहीं क्योंकि जहां वायु अथवा प्राग्ग भी है वहाँ रिक्त नहीं होनकता। कहते हैं 'दंग्ंग को अपना मुख नही दीजता।' इसी प्रकार जब हममै दुई शेष है तब तक जो एक है, अद्वैत है 'उसकी' प्राप्ति क्योंकर होसकती है। जब तक हमारे विचार या Sub-concious-mind में साक्षातकार कर के अनुभव की भी दुई शेष है तब तक वास्तविक-दशा कहाँ।

किसी ने Universal love की दशा को म्रात्म-साक्षात्कार कह लिया है किन्तु अनुभव कहता है कि Universal love तो उस दशा का केवल एक गुगा-मात्र ही है । किसी ने ईश्वरीय-प्रकाश की अनुभूति को और किन्हीं, ने म्रात्मानन्द को ही म्रात्मसाक्षात्कार की म्रनुभूति में सम्मिलित कर लिया है। किन्तू वहां प्रकाश कहाँ, प्रकाश तो इतनी स्थूल वस्तू है जो अधिरे से भारी है। वहाँ न तो प्रकाश की अनुभूति है न अधिरे की क्यों कि तव तो 'आँख वन्द करने पर भी म्रंधेरा नहीं लगता ग्रीर खोलने पर प्रकाश नहीं मालूप पडता।' यह सब बातें ग्रात्म-साक्षात्कार के वृत्त को केवल स्पर्श मात्र ही कर सकती हैं । इनकी गएाना 'उसके' गूएों में भले ही कर ली जावे परन्त् म्रात्मा, म्रात्मा ही है। उसके साक्षांत्कार की दशा को व्यक्त करने के लिए श≗द नहीं मिलते फिर भी समभते के लिए केवल इतना कहती हूं कि 'दशा का पलड़ा सदैव उठा का उठा ही रहता है।' इसकी सीमा में प्रवेश करने के प्रथम एक ऐसी stage आती है कि प्रेम, भक्ति, ज्ञान, विज्ञान जिन वातों से प्रथम ग्रात्मीन्नति करने में सहायता मिलती है वहाँ इस सबके ग्रस्तित्व के बोफ से भी हम शुन्य होजाते हैं। शरीर से हमारा कोई प्रयोजन नहीं रहतां, चाहे रहे चाहे जब छूट जावे। किन्तु तब जैसा कि 'श्री बाबूजी'

ने मुन्दे निया है कि 'जिम्म को स्थित रखने की तरकीब यह है कि 'ग्रहें को थोड़ा सा अन्दर दया देना चाहिए। इस तरह पर कि न उसकी ग्रभ्यासी को खबर होसके और न श्रांखों वाला ही जान सके।' श्रन्त में लिखा कि 'श्रक्यासी के दारीर ने अविक वह egoism के circles पार करता है तो श्रहंकार की कक्य Identity की कर दी जोती है।' उस समय हमारे मिल्क में मानों हर समय विचारों का एक ताँता सा बँधा रहते हुए भी हम तो उससे प्रथक ही रहते हैं क्योंकि 'श्री वाबू जी' ने लिखा कि ईश्वर की श्रपार दया है जो इस दशा में विचारों का ताँता लगाए रहता है नहीं तो शरीर छिन्न, भिन्न होजाए इसलिए कि तब तो Perfect Balanced State स्थित होजाएमी।

मंने तो ग्रात्मा का यही स्वरूप पामा जिसे कहने को सहज-ग्रवस्था कहा जा सकता है। किंचित मात्र भी लगाव की गम्य नहीं, न शब्दों द्वारा ही जो व्यक्त की जा सकती है। बस केवल रूढ़ ही रूढ़ रह जाता है। न उसमें दिन, न रात, न ग्रंबेरा न उजेला, न बीराना न बहार, न एक न दो। सच तो यह है कि लावता का पता चलाते २ मनुष्य स्वयं ही लापता हो जाता है। पता, पता देकर न जाने कहाँ चला जाता है। फिर क्या कहूं कैंसे कहूं क्योंकि जिसकी प्राप्ति तो तब होती है जब कि हृदय का सौदा हो चुकता है। किन्तु 'उसका' (प्रात्मा का) विक्रय कोई नहीं करता क्यों कि उसका कोई मूल्य नहीं है। वहाँ तो केवल 'उसी' की विशेष ग्रमुक्ति प्राप्त होजातो है कि गीता में कृष्णा ने कहा है:—

''नैनं छिन्दन्ति शस्त्रास्मि, नैनं दहति पावक: न चैनं क्लेदयन्त्यापों न शोषयति मारुत: ॥''

मैंन जिखा था कि "श्रव तो लगता है न कभी थी, न हुँ श्रौर न हूंगी। न कभी खाया है न खाती हूँ; न सोती हूं न जागती हूँ। नहाते हुए भी यूबी की सूबो ही रहती हूं। न कुछ जानती हूं, न नहीं जानती हूं। श्राकाशत्व जो सबसे हल्का कहा गया है यह दशा उससे भी गई बीतीं है। वायु का स्पर्श नहीं श्वांप की श्रनुभूति नहीं। सच तो यह है कि श्रनुभूति की भी श्रनुभूति नहीं। कोई श्रपना नहीं श्रौर पराए की तो गम्य ही कहाँ। न कुछ श्रभाव है, न प्रभाव है, मिलन है नहीं विछोह भी कभी हुशा नहीं।" फिर क्या करूँ, कहाँ जाऊँ इस लिए श्रात्मा को श्रात्मा ही कहकर समाप्त करती हूं श्रांगे जो जाने सो जाने। Sub-concious-mind भी गलते २ समाप्त

हो जाता है तथा sub-conciousness भी एक सम पर ग्रांते ग्रांते तद्ख्य ही होजाती है। हाथ पसारे ही जाते हैं। कुल शरीर का वरा करा एक ग्रचल-स्थिरता को प्राप्त होजाता है। सूक्ष्म-शरीर मन की सूक्ष्म दशा में समा कर ग्रस्तित्व खो देता है, श्रौर काररा, काररा में समा जाता है। जिन तत्त्वों से मिलकर शरीर बना है वे सारे तत्त्व तत्वों में मिल जाते हैं। तब इस स्थिति में मैने श्रनुभव किया है शरीर की सार, सम्भाल प्रकृति अपने ऊपर लेलेती है। पहुंचता बही है जो सब कुछ भून जाता है। श्राध्यात्मिकता की केंचुल भी उतार कर फैंक जाता है। वास्तिवक जीवन भी यही है कि 'जीवन का जीवन जाता रहे। वह जीवन जिसे कि जाते रहना चाहिए वह वही है कि जिसमें 'पना' लगा हो जैंसे 'जीवपना'। तब क्या होता है कि मैंने 'श्री बाबूजी' को यह लिखा था कि यह दशा है कि 'ग्रपनी' फोटो देख कर भी स्वयं को पहिचान नहीं पाती हूं। काम करते हुए भी तबियत वित्कुल Inactive सी बनी रहती है।' इस पर ग्रोपने लिखा कि 'कस्तूरी जंसी दुनियाँ में बनकर ग्राई थी, बिगड़ कर वैंसी ही होगई। यही ग्रपने को पहिचानना है' तथा यह समाप्ति ही इस लेख की समाप्ति है।



At the Feet of the Masters Divine.

#### The Bharat Granites (Pvt) Ltd.

1815/I. Vinayak Buildings, I floor,

は変数でもなるなどのは変数がある

Sampige Road, Malleswaram,

BANGALORE-3

Leading Exporters of Indian

Granites.

MAIN PARTIES OF THE P

#### मालिक को अपना कैसे बनायें

(श्री के॰ एस॰ चौहान सावेर जिला इन्दौर म॰ प्र)

T,

मालिक को ग्रपना बनाने के लिये विशेष परिश्रम नहीं करना पड़ता है। ग्रधिकांश लोग मालिक शब्द ईश्वर के लिये प्रयोग में लाते हैं तथा ईश्वर को ग्रपना बनाने के लिथे ग्रत्यधिक परिश्रम करते हैं यहाँ तक कि कुछ सन्यासी होकर तीर्थ मन्दिर एवं मसजिद में भी जाते हैं। यदि इसी मान्यता को लिया जाये तो भी यह उचित है कि वह महामानव भी मालिक है जो मालिक के समकक्ष एवँ सम्पर्क में है। ऐसे महामानव सद्गुरु ही होते हैं ग्रतः मद्गुरु को ग्रपन। बनाने के लिये क्था ग्रावश्यक है? ग्रथवा उनकी कृपा कैसे ग्रजित की जाये? इसके कि वह कृपा प्राप्त कर सके। यद्यपि श्रन्य मार्गों में यह कार्य कठिन है परन्तु सहज मार्ग साधना पद्धति के ग्रन्तर्गत यह ग्रति सरल है।

इस मार्ग के वर्तमान मालिक पूज्य बाबू जी हैं, तथा बाबू जी को अपना कैसे बनाया जाये — यह साधक पर निर्भर करता है। परम पूज्य बाबू जी कुछ भी भौतिक वस्तुयें किसी से भी नहीं चाहते। जो स्वयं में प्रत्येक हिंष्ट से परिपूर्ण एवं सम्पन्न हैं वे मात्र देने की चाह रखते हैं; उनकी इच्छा है कि उन्हें मात्र सहयोग दिया जावे। सहयोग किस प्रकार से दिया जाये, यह सभी जानते हैं कि बताये गये पद्धित के अनुसार जो कुछ भी करने को कहा है उसे नियमित रूप से किया जाये और साधक में जिज्ञासा लगन व तड़प हो। जिससे वह मालिक (पूज्य बाबू जी) का सतत स्मरण श्रद्धा से करता रहे तथा अपने को पूर्ण रूपेण समर्मण कर दे। यह कुछ पाठकों को कठिन मालूम होता होगा, परन्तु बाबू जी दया के सागर हैं; तिनक से सहयोग के बदले में कितना देते हैं यह अमूल्य है। अतः शनैः २ प्रयास करने पर कठिनाई आसान होजाती है। हर क्षण मालिक को याद करने का तरीका भी सरल है।

जब भी समय मिले मालिक का ध्यान चलते घूमते व कार्य करते

हुयं करते रहें। ध्यान का तात्पर्यं खयाल से है। यह मान लें कि कोई मी कार्य सम्पन्न हुन्ना तो वह मालिक की कृपा से हुन्ना; यह शरीर तो मात्र माध्यम था। खाते पीते सोते हर कार्यं के साथ मालिक को जोड़ दें। मालिक को अपने जीवन का अभिन्न अंग मान लें। प्रारम्भ में यह कठिन मालूम होगा; परन्तु कालान्तर में यह अपने आप होने लगेगा। ज्योंही समय व एकान्त मिला कि मालिक का ख्याल अपने आप आयेगा। यदि यह भी कठिन मालूम हो तो एकान्त स्थल पर यह कल्पना की जिये कि में (यह शरीर) मालिक के पास वैठा हूं; विचार घारा के रूप में मालिक से वार्तालाप करें तथा प्रातःकाल एवं सायकाल की पूजा समय में वृद्धिं करते जाइये। प्रयोग के नाते ही इसे शुरू करके देखिये यदि यह भी कठिन मालूम हो तो पूज्य बःयूजी के सस्मरण, धटनायें, जीवनी एवं साधकों को भेजे गये पत्रों को बार २ पढ़ कर मनन की जिये तथा विश्वास एवं श्रद्धा रखें। जब भी समय मिले अभ्यासी भाइयों से निरन्तर सम्पर्क रख ६ चर्च करते रहें। धन्य हैं मालिक (बायू जी) जो इतने से सहयोग से पिधल जाते हैं।

प्रमाण स्वरूप साधक ग्रपने भौतिक कार्यों में भी ग्रमुकूल परिवर्तन पावेंगे; तथा स्वयं की बुराइयों का दूर होना भी देखेंगे। ग्राध्यात्मक दृष्टि से भी प्रमाण मिलते रहेंगे फिर क्यों न इस देवतुल्य मालिक पर श्रद्धा बड़े पूजा के समय भी ग्रान्तरिक रूप से कुछ न कुछ होगा। थद्यपि यह कुछ सभी के लिए समान न हों; फिर भी यह कुछ पूज्य बाबू जी की कृपा है, श्रद्धा एवं विश्वास को बढ़ाता है।

भोजन करते समय भी यह सोचें कि जो भी है यह बाबू जी का दिया हुआ प्रसाद है। हर व्यक्ति में मालिक को ही देखें व देखने का प्रयास करें। एकान्त में वैठकर दीनभाव से क्षमा याचना करते हुये सेवाभाव प्रदिश्त करें। ऐमा करने पर मालिक की कृषा शुरू हो जाती है, चाहे पास हों या दूर; अथवा पूज्य बाबू जी को कभी भी न देखा हो। दूर होते हुये भी वे पास हैं। मालिक को अपना बनाने के लिये हमें कुछ भी नहीं छोड़ना है। कालांन्तर में उनकी ही कृषा से अवांछित वस्तुयें व आदतें अपने आप छूट जावेंगी। जितना हम उन्हें याद करते हैं. उससे कहीं अधिक वे हमारा ध्यान रखते हैं। याद करना, श्रद्धा प्रकट करना, समर्पण एवं

मिक का भाव दिखावे में न होकर मन से श्रद्धा सहित होना चाहिये। उने का चिरस्थाई प्रभाव पड़ता है। फिर मालिक से कुछ भी नहीं छिपा है। सहज मार्ग पद्धित से मालिक को ग्रपना बनाना बहुत सरल है। इसकी आसानी को देखकर आक्वर्य होता है, जो कुछ भी उपयुक्त उपाय व साधन किये जायें, एवं सोचे जायें मन से विश्वास के साथ हो। किसी शायर ने कहा भी है कि:—

जिन्हें है इश्क सादिक वे कहाँ फरियाद करते हैं। लग्नों पर मुहरे खामोगी, दिलों से याद करते हैं।।

-15:25-2-

# गीत

[ श्री मुरेशचन्द्र श्रीनगर-उत्तराखण्ड ]

तुम्हारे ख्याल में डूबा, तुम्हारे गीत गाऊं मैं, बताग्रो देव इससे क्या ग्रधिक जीवन में पाऊं मैं? नहीं मालूम मुभको ग्रौर कोई है तुम्हारे सा न कोई देसका मुभको सरल विश्वास ग्रौ ग्राशा तुम्हें तजकर भटकने क्यों जगत में ग्रौर जाऊँ मैं? तुम्हारे ख्याल में डूबा तुम्हारे गीत गाऊँ मैं ! मुभे तुम देखते भर हो हमारा दिल उमँड ब्राता बरसता क्या नयन से जो नशा जादू सा छाजाता उसी मदहोशी में खोया किसी को क्या बताऊँ मैं? तुम्हारे ख्याल में डूबा तुम्हारे गीत गाऊँ मैं ! बुलाया तो नहीं मैंने मगर रोना सन खुद ग्राए स्वयं पतवार लेली नाव भँवरों से बचा लाए बढ़ा निज हाथ जब ग्रपना लिया, किसका कहाऊँ मैं? बताग्रो देव इससे क्या ग्रधिक जीवन में पाऊँ मैं? बताग्रो क्या करूँ पूजा करूँ क्या ग्रारती वन्दन लुटाया विश्व मेले में जो कुछ भी गांठ में था धन रही बस दुःख की माला उसे कैसे चढाऊँ मैं? बतास्रो देव इससे क्या स्रधिक जीवन में पाऊँ मैं?

#### सहज मार्ग एवं व्यक्तित्व परिवर्तन

श्री योगेन्द्रनाथ श्रीवास्तव, एम० ए०, एल-एल० वी, प्रोवेशन ग्रधिकारी सीतापुर

ग्राध्निक यु**ग भौ**तिकता को चरम सीमा पर पहुंच रहा **है, कि**न्तु दुसरी ग्रोर निरन्तर ग्रवनीत ग्रौर पतन की ग्रोर ग्रग्नसर हो रहा है। श्राज ई्ढर्श, द्वेष, घृगा, स्वार्थ तथा पक्षपात का चतुर्दिक बोलबाला है, ग्रौर हर ग्रीर फैने पापाचार ग्रीर श्रज्ञानता के कारण विश्व का वातावरण दूषित एवं शब्ध हो रहा है। भ्रनीश्वर वादिता की भावना चारों ग्रौर व्याप्त हो रही है। मनुष्य ने भौतिकता को ही ग्रपना चरम लक्ष्य समभ रखा है। इस ग्राग्यविक यूग ने विश्व की सभ्थता ग्रीर संस्कृति को विनाश के कगार पर खड़ा कर दिया है। प्रकृति के नियम।नुसार ऐसी भयंकर स्थिति में मानवता की रक्षा तथा पथ प्रदर्शन करने हेत् समर्थ गुरु महात्मा श्री रामचन्द्र जी महाराज, फतेहगढ़ में २ फरबरी सन १८७३ ई० को बसंत पंचमी के शूभ दिन पर मानव शरीर घारएा कर इस पृथ्वी पर भ्रवतीर्गा हुये । उन्होंने शताब्दियों से विस्मृत राजयोग को 'प्राराहति' प्रसाली से पुनः ग्राध्यात्मिक क्षेत्र को ग्रालोकित किया । उनके प्रमुख शिष्य एवं उत्तराधिकारी परम सद्गृह श्री रामचन्द्र जी महाराज, ( शाहजहाँपूर ) जिन्हें हम श्रद्धा से पुज्य 'बाबूजी' कहते हैं) उनके लक्ष्यों एवं उद्देश्यों की पूर्ति हेतु श्री रामचन्द्र मिशन की स्थापना करके उसे विश्व के कोने कोने में फैला रहे हैं ग्रौर प्रत्येक श्रभ्यासी के हृदय में 'प्रागाहुति' द्वारा ईश्वरीय शक्तियाँ तथा प्रेरगाएं भरकर उसकी ग्रान्तरिक शक्तियों को जाग्रंत कर रहे हैं जिससे यह जीवन के वास्तविक लक्ष्य ईश्वर प्राप्ति की ग्रीर ग्रग्रसर होकर उसे प्राप्त कर सके।

इस भौतिकता के युग में एक मात्र श्राध्यात्मिक शिक्षा ही शेष रह गयी है, जो मानवता का विनाश रोक सकती है। श्राध्यात्मिकता का तात्पर्यं है स्थूलता से सूक्ष्मता की दिशा में प्रगति, श्रीर सूक्ष्मता के उच्चतम शिखर— श्रपरिवर्तनशील तथा श्रनादि स्थिति की प्राप्ति । उसमें सतत् श्रवस्थिति ही जीवन का वास्तविक एवं परम लक्ष्य है. जो हमारे मिशन का ध्येय है; श्रीर जिसे हम सहज मार्ग प्रगाली द्वारा प्राप्त करते हैं।

सहज मार्ग साधना प्रणाली का ब्यक्तित्व परिवर्तन में क्या योगदान है ? सहज मार्ग ग्रथवा ईश्वर प्राप्ति का स्वाभाविक पथ वास्तव में प्राचीन राज-योग पद्धति ही है, जिसको वर्तभान समय एवं परिस्थितियों के अनुसार म्रावइयक संशोधन करके ग्रीर ग्रधिक उपयोगी बना लिया गया है। यह साधना पद्धति अत्यन्त सरल है । ईश्वर सरल है, ग्रत: उसके पाने का साधन भी सरल होना चाहिये । दूसरे शब्दों में ईश्वर सूक्ष्मतम है अतः उसको प्राप्ति का साधन भी सूक्ष्मतम ही होगा। सहज मार्ग साधना पद्धति में 'ध्यान' Meditation द्वारा ही सम्पूर्ण साधना सम्पन्न की जोती है, जिसमें पूर्णत्व को प्राप्त हुये सद्गुरु 'प्राणाहृति' ( Transmission ) द्वारा अपनी आरिमंक शक्तियों को ग्रभ्यासी के हृदय में भरकर उसकी समस्त बाधाओं और उलभतों को दर करते हथे, उसकी प्रसूप्त ग्रान्तरिक शक्तियों को जाग्रत कर देता है, जिससे उसके मन की वृत्तियाँ ईश्वर की ग्रोर उन्मुख होती चली जाती हैं। वास्तव में यह 'प्रागाहित' प्रगाली ही सहज मार्ग साधना पद्धति का मुख्य श्राधार है, जो एक उच्चतम यौगिक क्रिया है। यह यौगिक क्रिया प्राण की सूक्ष्म क्तियों पर स्राधारित है, जो स्नात्मा से सम्बन्धित है। इसका क्रियान्वयन केवल ऐसे ब्रह्मनिष्ठ सद्गुरु द्वाराही सम्भव है, जिसने स्वयं पूर्णता की उच्चतम म्रवस्था प्राप्त कर ली है। स्पष्ट है कि ऐसे पूर्णंत्व को प्राप्त हुये किसी सद्गुरु का सहारा व संरक्षण किसी भ्रम्यासी को मिल जाये, तो निश्चय ही ग्राध्यात्मिकता क्षेत्र में उसकी प्रति दिन प्रगति होने लगेगी, तथा उसके व्यक्तित्व में ईश्वरीय गूणों का समावेश हो जाने के कारण उसमें श्राश्चर्यजनक निखार ग्राता जायेगा । उसकी ग्रात्मिक शक्ति जाग्रत होजाने के कारएा वह भ्रपने ग्रन्दर व बाहर शान्ति व हलकेपन का भ्रनुभव करने लगता है । सदगुरु यौगिक प्राणाहिति के माध्यम से श्रभ्यासी के हृदय में ईश्वरीय प्रेरसा उत्पन्न करता है, जिसका उसके मन पर ग्राश्चर्यजनक प्रभाव पड़ता है; ग्रौर उसकी चेतना शनै: शनै: उच्चतम स्तर प्राप्त कर लेती है । उसके हृदय व मन की वृत्तियाँ भौतिकता एवं साँसारिकता से हटकर ईश्वरोन्मुख होती चली जाती हैं। प्राणाहृति का प्रभाव ग्रभ्यासी के कारण शरीर पर डाला जाता है, जो इस पर ईश्वरीय छाप उत्पन्न करती है, ग्रीर धीरे धीरे वह उसके सूक्ष्म मन तक विकसित हो जाती है ग्रीर तत्परचात यह चेतन मन तक पहुंचकर उसे शुद्ध करना प्रारम्भ करती है। ऐसे समय पर अभ्यासी अपनो आन्तरिक प्रवृत्तियों में सूक्ष्म परिवर्तन अनुभव

करने लगता है । उसे नये-नये ग्रीर ग्राइचर्यजनक ग्रन्भव ग्राध्यात्मिक क्षेत्र में होते लगते हैं। निरन्तर भ्रौर नियमित रूप से भ्रभ्यासी द्वारा ध्यान करने से, जिसमें सद्गुरु की प्रांगाहति का विशेष योगदान रहता है, उसका मन चेतन-ग्रवस्था को प्राप्त करने लगता है, ग्रौर घीरे घीरे स्थूल मन उसमें एक।कार होने लगता है, जिसके फलस्वरूप अभ्यासी का बिवेक श्रीर उसकी ग्रान्तरिक शक्तियाँ जाग्रत होने लगती हैं। साँसारिक भौर भौतिक वस्तुओं के प्रति उसका आकर्षण कम होने लगता है, जिससे वास्तविकता के निकट आने लगता है और उसके मन में वैराग्य की स्थिति उत्पन्न होने लगती है। इस प्रकार साँसारिक वस्तुश्रों से उसका ग्रन्चित लगाव ग्रीर ग्रनावश्यक मोह कम होने लगता है । ग्रभ्यासी अपने गृहस्थ जीवन में रहते हुये भी सभी साँस।रिक कर्तव्यों स्रीर कर्मो को ईश्वरीय कर्तव्य समभते हथे करता रहता है जी भक्ति की उच्चतम अवस्था है। उसे न तो इन कर्तब्यों के प्रति कीई भ्राकर्षण रहता है भ्रौर न कोई घृगा हो। केवल कर्तव्य निर्वाह हेतू ही वह कर्तव्य करता है। अभ्यासी जब पूर्ण श्रद्धा प्रेम, विश्वास ग्रीर भक्ति से ग्रपने को सद्गृह के हवाले कर देता है, तो, उसका समपंगा वास्तविक ग्रात्मसमपंगा का रूप धारए। कर लेता है ग्रीर उसमें इच्छा रहितता की भावना उत्पन्न होने लगती है। इससे उसके नये संस्कारों का वनना कम होने लगता है स्रौर स्रागे चलकर बन्द हो जाता है, जिससे उसे पूर्नजन्म के चक्र से छुटकारा मिल जाता है । परन्तु ग्राध्यात्मिक उन्नति उसके बाद भी शेष रहती है. जिसका उत्तरदायित्व सद्गृरु स्वयं लेते हैं। इस प्रकार सहज मार्ग साधना पद्धति में एक सःधारण व्यक्ति भी सद्गृह की सहायता से ब्राध्यात्मकता की उच्चतम दशा को इसी जन्म में प्राप्त कर सकता है।

परम पूज्य एवं सद्गुरु श्री 'बाबूजी' महाराज ने सहज मार्ग साधना पद्धति के अन्तर्गत जिन दस नियमों का प्रतिपादन किया है, उनको अभ्यासी द्वारा ग्रह्णा करने पर स्वतः उसके व्यक्तित्व में आश्चर्यंजनक परिवर्तन शनैः शनैः होने लगता है, जिसे वह स्वयं अनुभव करता है, तथा अन्य लोग भी अनुभव करते हैं। इन दस नियमों में कुछ नियम तो सीधे ही अभ्यासी के व्यक्तिगत परिवर्तन से सम्बन्धित हैं, लिनका संक्षेप में वर्णन किया जा रहा है।

सहज मार्ग ग्रभ्यासी को प्रधाना जीवन साध रहा बन। लेना चाहिये और वह ऐपा साधारए। हो कि नेचर (बादि प्रकृति) से मिल जुल जाते। यह एक उच्चतम ग्राध्यात्मिक स्थिति है, जिमे ग्रभ्यास द्वारा तथा हढ़ इच्छा शक्ति एवं सद्गुरु की सहायता से धीरे घीरे प्राप्त किया जा सकता है। उस स्थिति में सभी कर्मन्द्रियाँ तथा ज्ञानेन्द्रियां उसमें लय ग्रीर फना हो जाती हैं, ग्रीर उनकी दशा ग्रपने पूर्व के लिये हुथे प्रभावों को नष्ट करके बिल्कुल ऐसी हो जाती है, जैसी ग्रादि में थी। इस प्रकार उसका ग्रपना ही बुना हुग्रा जाल दूर जाता है ग्रीर वह बिखरी हुई दशा जिस पर उसे जाना है ठीक ढंग से प्रकाशित हो जाती है।

सहज मार्ग का सच्चा श्रभ्यासी प्रत्येक कष्ट को ईश्वर की तरफ से श्रपनी भलाई के लिये समभता है, श्रीर उसका घन्यवाद देता है। जब श्रभ्यासी पर भक्ति का रंग चढ़ा होता है तो प्रत्येक कब्ट और विपत्ति में भी वह ग्रान्तिक सुख ग्रौर शास्तिका ग्रमुभव करता है, क्योंकि वे उसके उपकार के निमित्त हो जाती हैं। अभ्यासी के हृदय में सभी लोगों के प्रति भ्रातत्व भावना उत्पन्न होने लगती है, ग्रौर उसी के श्रनुरूप वह व्यवहार करने लगता है। श्रभ्यासी को किसी के द्वारा कोई कष्ट पहुँने पर वह उसका बदला लेने का कभी इच्छूक नहीं होता है। इसे वह ईश्वर की तरफ से अपने हित में समभता है, ग्रौर घन्यवाद देता है क्योंकि वह जानता है कि यह उसके ग्राने ही कर्मी ग्रीर संस्कारों का फल है, जसवा भोग हो जाना ही उसके लिये श्रीयस्कर है। सहज मार्ग के सच्चे स्रभ्यासी को नैतिक एवं व्यवहारिक जीवन इतना ऊँवा उठ आता है कि मालिक उसे जिस स्थिति में रखता है, उसी में वह पूर्णंतया प्रसन्न श्रौर संतुष्ट रहता है। उसके जीविकोपार्जन में शुद्ध ग्रौर पवित्र कमाई का विशिष्ट स्थान रहता है, क्योंकि मनुष्य की उत्पत्ति पवित्रता से हुई है; ग्रौर वह शुद्ध धारें जो उसकी उत्पत्ति का कारण हुई हैं, शुद्ध ही उद्गम् से निकली है, ग्रौर इन्हीं कारणों से उसे झुद्धता का विचार उत्पन्न होता रहता है। सहज मार्ग के सच्चे अभ्यासी का रहन सहन तथा व्यवहार इतना श्रोष्ठ होता है कि जिपको देखने मात्र से ही लोगों को ग्रच्छे विचारों की श्रनुभूति होने लगती है, तथा लाग ग्राकिषत होकर उससे प्रेम करने लगते

स्रोर होने लगता है। इसी भ्रावर्षण को प्रेम कहते हैं। जब दूसरों का स्वत्व ग्रभ्यासी की दृष्टि में होता है तो दूसरे लोग उस शक्ति से, जो उसमें प्रकृति से समानता स्थापित करने से उत्पन्न हुई है, प्रभावित होकर उससे भी वही व्यवहार करने लगते हैं जिसके वह योग्य है।

सहज मार्ग साधना प्रणाली तथा उसके नियमों का पालन ग्रभ्यासी सद्गुरु की कृरा के सहारे, शनै: शनै: ग्राध्याित्मक पथ पर बढ़ते हुये करता है, जो उसके ग्रन्दर ग्रीर बाहर उसके सम्पूर्ण व्यक्तित्व को ईश्वरीय प्रेरणा ग्रीर गुगों से भरकर दिव्य बनाकर ग्रालोक्ति करता है। ग्राज के मानव को यह दिव्य ग्रलोक्तिक देन राजयोग के रूप में केवल सहज मार्ग साधना पद्धति ही प्रदान कर सकती है, जिसे हेनु परम पूज्य एवं सद्गुरु श्री 'बाबू जी' महाराज इस पथ्वी पर ग्रवत्रित हुये हैं।

-10 GG

हैं। जब ग्रभ्यासी के व्यवहार की समानता प्रकृति के व्यवहार से हो जांती है तब उसमें प्रभाव उत्पन्न हो जाता है ग्रौर लोगों का ग्राकर्षण स्वतः उस्की