# सहज-मार्ग डकोवुं जावाषु

(Bi-monthly, Spiritual)

Registration No. R. N. 12620/66

Angled Jo



## Shri Ram Chandra Mission

SHAHJAHANPUR. U. P. (India)

Greetings! May Master's Blessings be ever with you!

There has been a grievance that there are numerous errors in this section of the journal. We are including an Errata in this issue, and if necessary and possible, will publish similar Errata in the further issues, too. Every effort will be made to see that composing and checking staff in the press improve this work. It is felt that authors too could do a lot to mitigate this nuisance by paying attention to the following when sending articles:

- (1) The article should as for as possible, be typewritten in double spacing and on one side of the paper only.
- (2) After typing, the article should be re-read by the author and corrections carried out where necessary, neatly and legibly-preferably as in proof correction.
- (3) Every article should have a title and should have the author's name and place below the title.
- (4) The registered name of our Mission is "SHRI RAM CHANDRA MISSION". It is necessary to stick to this mode of spelling even in articles.

Similarly the name of the President should be spelt correctly SHRI RAM CHANDRAJI. The name of the system is "Sahaj Marg".

These spellings may please be noted carefully.

- (5) All English articles may please be sent to the Editor, Sri C. A. Rajagopalachari, 11-E, Srirannagar North street, Madras-18.
- (6) Hindi articles should be sent to Dr. S. P. Srivastava, Gupta Bhavan, Maharajnagar, Lakhimpur-Kheri (U. P.)

Vol. XIII

All rights reserved

No. 4

Page

Editors

S.P. Srivastava M.A., Ph.D.

July 1970

Dr. C. A. Rajagopalachari

Yearly Subscription Rs. 6.00

Single Copy Rs. 1.25

#### **CONTENTS**

|     |                                  |                                    | _  |
|-----|----------------------------------|------------------------------------|----|
| 1   | Determination                    | Sri Ram Chandraji                  | l  |
| 2   | The way to Immortality           | Sri Raghavendra Rao-Raichur        | 3  |
|     | Meaning of our Prayer            | Prof. K. Seshadri                  | 7  |
| 4   | Our Babuji's Touch               | Sri G. Vijayarangachary, Hyd.      | 15 |
| 5   | Prayer                           | Sripati Sarnad                     | 26 |
| 9   | , भक्ति शास्त्र ग्रौर सहज मार्ग  | श्री रमापति डींगर, सीतापुर         | २७ |
| Ų   | • प्रार्थना                      | प्रो० सुरेशचन्द्र, एम०ए०, श्रीनगर  | ३७ |
|     | : ग्राराघ्य के प्रति             | श्री वासुदेवसिंह, ग्रमेठी          | ४० |
|     | त्याग ग्रौर हमारी साधना          | श्रीमती सुषमा श्रीवास्तवा          | ४१ |
|     | समर्थ सद्गुरू की समदर्शी दयालुता | श्री जगदीश प्रसाद गुप्त, सीतापुर   | ४४ |
|     | ''लगनवां कैसे राम लगाऊँ''        | श्रीराम जी पाण्डेय                 | ४७ |
| 8 : | खुद तो हदी से-इश्कन समभे,        |                                    |    |
| •   | ्ड<br>हमको चले समभाने लोग        | श्री हामिद ग्रली खाँ 'लाज' सीतापुर | ५० |

Views and opinions expressed in articles published in this journal are not necessarily views or opinions of the Mission.

# सहज मार्ग

उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्य वरान्निबोधत । (उठो ! जागो ! गुरुजनों को प्राप्त कर ज्ञान-लाभ करो ।)

## प्रार्थना

हे नाथ ! तूही मनुष्य जीवन का ध्येय है, हमारी इच्छायें हमारी उन्नित में बाधक हैं, तूही हमारा एक मात्र स्वामी ग्रौर इष्ट है, बिना तेरी सहायता तेरी प्राप्ति ग्रसम्भव है।

---6-242484-

O, Master!
Thou art the real goal of human life,
We are yet but slaves of wishes,
Putting bar to our advancement,
Thou art the only God and Power,
To bring me upto that stage.

#### DETERMINATION.

( Sri Ram Chandraji )

What I want is that all of you rise as sun of spirituality! But how is it possible? When you do not let the shadow of earth eclipse the sun.

And when that is possible? When you orbit in such a way as your movement be direct.

How to find this orbit? how to move direct? By keeping the destination in full view.

How to remember the destination? By becoming one with it.

And when can a person be one with that? When you lose yourself.

And how to lose oneself? By bearing no other thought in the heart than that.

And how is that possible? By practice.

How practice is possible? Through love and interest.

How love and interest can be engendered?

By remembering constantly.

And how constant rememberance be cultivated?

Through determination.

How determination is possible?

When we girt our loins to sacrifice our pleasures and to shake off idleness.

I have explained everything in detail yet, my brother, people think that the spiritual condition of any individual is a miracle done by me. Just imagine, had I had the power to show miracles all the seekers—abhyasis—would have attained to high spiritual conditions. As a matter of fact miracles are wrought by attachment, deep interest and love in an abhyasi. Similar water rains everywhere but somewhere grow the weeds, somewhere the flowers and somewhere mere lime and send is found. As the soil, so the results.

The sensitivity to feel does not develop in people generally as they do not apply themselves to it. They are very sensitive to wordly matters and their mind is very alert in money making activities. The reason is that they have deep interest in it and, therefore, they understand it minutely. But where is their attachment to the spiritual side. They only join group meditations and then keep aloof. Neither they care to adopt those qualities in life that may be conducive to spirituality—Brahmvidya, nor do they want to give up those that may be putting up hinderances in the way.

All systems like Buddhism and Jainism insist upon the point that we try to be as we should be. They stress the princeples and rules and regulations and their observance is taken as a mark of spiritual advancement. If we look to ourselves we will see that we donot want to give up any shortcoming. The reason is that people donot crave for the goal otherwise they would leave everything to pursue it. When our tendencies lean towards something, we start sensing manythings of that and concentration grows. Then our energies get balanced and a kind of equipoise is achieved. As soon as this develops, the sensitivity to feel dawns. But, my brother, who is to brother for all this! Such persons are rare who are ready to do or die and truly speaking, unto them Reality unmarks itself. This deep interest, craving and love takes us to wonders. All the seekers-abhyasis-pass through various spiritual conditions without fail but due to lack of interest they do not feel it and then they complain of it to me.

But when I ask some one to have the capacity to feel and observe, he replies that he tries alright but does not feel it. I fail to understand what type of effort is that which does not lead to desired result. When we think of our domestic problems, all of the aspects come to our view. What is the reason? It is because we are totally engrossed into it. So much so that we feel no rest till we arrive at a solution because it pricks the heart. If conditions are watched, there is no reason that a seeker of normal understanding may not mark them. If a person is whole heartedly attentive and follows the practice, it is sure that the observation would make him feel the Real. But my brother, all these depend upon interest and interest itself is clever as fish

#### The way to Immortality

Sri Raghavendra Rao - Raichur

The parents of young Markandeya were grief-stricken because the predicted hour of death of their beloved son was fast approaching. The boy had already gone to worship the Supreme Lord. The God of Death went to the boy but could not touch him because the boy was enveloped by the Grace of the Supreme Lord. The God of Death had to return empty-handed.

The God of Death had taken the life of Satyavan. The devout wife, Savitri followed the God of Death to get back her husband. She braved all the dangers and troubles on the way and kept on following the God of Death. The God dissuaded her a number of times but she would not listen. Finally, the God consented to grent her any boon she desired. She tricked the God into granting her the boon of sons and grand—sons. As she was the devoutest wife, her husband was restored back to earthly life.

Young Nachiketas went to the God of Death and waited for him for three days without taking food. The God was pleased with the boy and promised to grant him three boons. Being a very shrewd and clever boy who would never allow himself to yield to any temptation, he wanted to know the mystery of Existence itself as the final boon, for, who would be more qualified to impart this knowledge than the very God of Death? Thus Nachiketas not only crossed the threshold of death but also became immortal through attaining Self-realisation by the Grace of God.

The philosophical thought of India has been greatly enriched by the above-mentioned episodes. The high drama, the exquisite romance and the highest of philosophical thinking have influenced every aspect of Indian culture and civilisation. Art, literature, poetry and philosophy have amply drawn their material from the above. The mystics too go into raptures of ecstasy by the mere mention of the name of Markandeva, Savitri, or Nachiketas.

Love of life is the essential property of every living being. The fear of death enters into the living being due to the confusion of the retention of the particular form with the real life. This confusion can be traced even to the so called inanimate forms of matter. Consequently, the break up of the forms releases the locked up energy into action. If, somehow, this love of life is properly oriented towards the Real Life by shifting its emphasis from the individual form to the Oneness of Existence, the fear of death can no longer remain in one's being. All the threats to the individual form lose their significance and meaning. Why does the individual get so much attached to his individuality? The ancient Seers have seen the various powers of consciousness and called them gods who always try to help men to live as they are for the fulfilment or even for the retention of those powers. Men provided food for the gods and the gods provided food for men. Heaven and Earth were married.

Just as there are gods to help men, there are also demons who live upon the darker and the baser powers of consciousness and they too are constantly demanding their share of the food given by men. Gods and demons are really blood-brothers—the opposite kinds of the powers of the same consciousness.

The Seers have also seen that even the gods and the demons are not free from fear. Men pass either into the worlds of gods or into the worlds of demons after completing the period of their earthly existence. It is but natural for man to desire for the world

of gods. That the world of gods is not the ultimate abode has been quite clear to the deep-thinking sages of the past and hence they pointed towards yet higher spheres of existence; and they also hinted at the methods of securing Ultimate Liberation, passing through the brighter worlds. The first and foremost condition for it is to have an intense desire to gain it and to be rid of every enticement or temptation.

No doubt, one has to face and conquer the Demoniac worlds also, since the polarisation can not be of one brighter sign only. The beings of Darkness whose very nature is to attack and destroy all that is bright and good, terrify, threaten and even attack the aspirant. They do not hesitate to attack even him who has reached the destination but is maintaining his earthly form for the sake of his lovers and to help his associates. But in such cases those demons will be doomed. Nevertheless some physical harm is caused to the body, which can be treated only by intense love and the power of prayer.

The idea of attempting to make this earthly body live for ever, is foreign to Indian wisdom, which has somehow crept into us, way-laying even some good Yogis. That the life and the entire Existence is one dynamic whole, without any allowance for the stagnation of the particularised forms had been the basic conviction of the Indian philosophers and the evident fact of the experience of the ancient Seers can be verified from the very way of Indian life. The spirit of renunciation and inner detachment to the earthly or even heavenly forms has been the key-note of Indian culture. Immortality, so highly spoken of in our scriptures, is the regaining of complete freedom from all bondages, through Self-realisation, which can be had only through the transmission of Divine Grace:

This transmission, again, has to be sought for by the aspirant, is another important point stressed upon by the sages of the past. It appears to have been practised in their seclusion by the great Yogins. It is only in the method of Sahaj Marg that this has been brought to light and made available to every sincere seeker. Now, anyone who wants to realise the spirit of Savitri or the condition of Nachiketas or Markandeya can easily get his desire fulfilled if only he approaches an adept in the art of Yogic Transmission.

## With Best Compliments From:

M/s. Sanathnagar Polythene Industries, Hyderabad

M/s. Hind Plastics, HYDERABAD

M/s. Mehta Plastics, HYDERABAD

M/s. Andhra Plastics, HYDERABAD

M/s. Vimal Plastics, HYDERABAD

## Meaning of our Prayer

by Prof K. Seshadri

"Oh Master! Thou art the real Goal of human life." By merging ourselves through meditation in our Master, we really merge ourselves in the Ultimate and the Supreme. Master says in 'Voice Real', "Consider yourself to be C, and myself to be B, who am already merged in A. By merging yourself in me, you automatically get merged in A". This is unassailable as logic, no less than as simple arithmetic. But its intrinsic unassailable excellence will manifest itself to us only when we experience the mergence.

When the devotee merges himself in that Master who is Master in the true sense of the term, there is absolutely no doubt that by the same fact, the devotee gets merged in the Supreme. This is the rationale behind what in our traditional scriptures is described as "Acharya Nishta". If we are established in devotion in our Master, who is the proximate goal, as the Master is one who has got completely absorbed in and identified with the Divine there need be no doubt that we ourselves get absorbed in the Supremely Divine by the fact of our Master's mergence in the ultimate and the Supreme.

In fact, in the Granthas dealing with that aspect of surrender known as Saranagati, and particularly in the tradition of Sri Ramanuja, there is a certain special emphasis laid on devotion to the Master, the true Acharya, in comparison with direct devotion to the Supreme Lord himself. In the Ramayana, we hear of Lakshmana's devotion to Rama and of Bharata's devotion to Rama. It is one series of acts of self-denial, arising out of deep

devotion and total surrender, exemplifying both cases where the surrender has been fruitful because it is surrender in the proper way to the proper person. There are also examples where surrender has not been fruitful because it has not been to the proper person or in the proper manner.

More than the devotion of Lakshmana or Bharata to Rama, there is the love and Devotion of Satrughna to Bharata. Satrughna knew no God other than Bharata himself. As the Ramayana puts it 'Satrughno-nitya Satrughnah''. Satrughna had conquered the mightiest of obstacles. While explaining these words of the Ramayana, commentators point out that Satrughna was not "guilty" of devotion to any other Lord than Bharata, who was the sole object of Satrughna's personal devotion. He was not, we are told, 'guilty' of direct devotion to Rama. In fact, that was the "Satru" that Satrughna had to overcome-the charm of direct devotion and surrender to Sri Rama himself. What great and magnificient a fascination for a devotee to overcome. According to the Shastras, the senses are our enemies, therefore 'Satrughna' ordinarily means "Conqueror of the senses". This is too general, too inadequate to apply to Satrughna, who was 'Conqueror' in a very special and subtle sense, as revealed in the present context.

Therefore, I submit, there is nothing extraordinary or abnormal for us to look upon our Master himself as our goal. It is most natural for us, when the great choice of our life has been made, to link ourselves with the great Mister as our goal; all that is necessary is to offer ourselves to him and seek to get marged in him; and we get automatically merged in the Supreme.

There is another aspect of Sahaj Marg that of complete oneness with God, and when we talk of merging in the Master to achieve this, it must follow that our Master, in a very real sense, must represent that complete oneness with God. Our Master does, indeed, represent such complete oneness in a very real and vivid sense. When we have adopted the Goal as "complete oneness", we actually find that our Master represents in himself that complete oneness which we are all trying to achieve for ourselves and in our own lives.

Anyone who has seen our Master, spoken to him or conversed with him even in a distant manner or for a fleeting moment, will know that he fits in beautifully with the Bhagawad Gita description of a 'Stitha Prajna'. The way he speaks, the way he sits, the way he stands or moves about absorbed in the Ultimate, and at the same time meeting us on our own level and ground, it is all a perfect pattern of that oneness which should be our goal. We have a real, living picture of the goal. It is in that sense too that our Master is the goal. We see in him what our goal is like. We know of the goal through him and in his presence.

"We are yet but slaves of wishes putting bar to our advancement".

What are these wishes? How do we put a bar against our advancement? How do we become slaves? When we go through the writings of our Master, we clearly see that all activity, all agitation, belong to the body, and therefore, belong to Prakriti or Matter. This is one of the most important truths revealed in the Bhagwad Gita as well. Desire, a mere elementary stage of wish, is an activity. It is an agitation. It belongs to Prakriti or Matter. It is felt by the individual by which I mean that totality of personality which is a complex of soul and body. The soul is ever pure, while the body is fashioned out of Matter. Desires grow and thrive, because of man's association with matter and in the form of agitations, stirs, movements and activities,

they cause sorrow and misery. These arise in the body and not in the Soul. They really belong to the body and not to ourselves as souls.

We are slaves to our wishes because we are associated with the body, with matter. Is there no way of liberation from this thraldom? Yes, there is. We are led by the Divine Light of the Master. Our Master teaches that, in essence, if we practise withdrawal from body-consciousness and cultivate gradually soulconsciousness, it will be possible to liberate ourselves from desires. Let us awaken to the fact that we do not belong to our bodies, but we are souls essentially. When we say we are slaves of wishes, we are also slaves of desires. Students of ethics know that it is desire that develops into wish. No desire is isolated in the human mind It is said that there is no single desire, but an universe or cluster of desires. It is actually a cluster in which there is a dominant desire and that takes the shape of a wish.

We are 'slaves', because we are bound by our desires. Our desires arise out of our association with the body. Sahaj Marg Philosophy teaches that human existence itself arose out of an initial disturbance or stir around what is called the 'centre', the Ultimate origin of all existence. Human existence will be perpetuated so long as activities continue, agitations endure, desires and wishes last. That is what the great Buddha taught - desirelessness alone can lead to Nirvana. If you cease to have desires, re-birth could be eliminated. We are re-born, according to the Buddha, because we wish to be reborn. It seems strange, but it is so. Would anyone like to be reborn? Why not? The average run of mankind, consciously or unconsciously, seek to be reborn to get their desires satisfied. It is true that we all have desires which have not been fulfilled and so, we feel that another existence

is necessary to fulfil such desires. We hanker after another birth. It follows that if we do not harbour unfulfilled desires, there need be no rebirth.

Sahaj Marg, being the natural way, has a slight difference in its emphasis. Our Master knows that merely to say that a man must be desireless would not produce the effect. It would be unnatural to demand that all desires be dropped straightaway. We would shrink from this suggestion as it appears impractical on the face of it. So Master says "we are 'slaves' to wishes which put bar to our advancement." If we allow ourselves to be ruled by our desires, we would find ourselves unable to advance. That is most significant.

What binders our advance on the spiritual path is our involvement in a variety of gross objects, which we choose as objects of our desires or wishes, and hanker after for personal gratification. Every wish, every desire, whether fulfilled or not, is a hability - not an asset-in spiritual reckoning. Wishes are responsibli for our identifying ourselves with external objects. They are our wishes, we say. We want them to be our objects for our pleasure or our satisfaction. This is how the externals enter into our very being and we get involved in them so closely, so intimately, that we fail to see that they are external to our existence, irrelevant to our life and progress. Such things are gross. Gross things draw us outward, while our real goal is within. Our aim is freedom, but we get more and more bound by the objects of our desire. Our aim is repose, peace and tranquillity, but we get increasingly agitated and restless, because of our desires for petty things.

Grossness is of many kinds and confronts us in many ways and at many levels and dimensions. All that is superficial is gross.

Increasing fineness is the essential mark of approach to perfection. That which is most essential for spiritual perfection is finest, subtlest, simplest. The gross things keep us tied down to the "earth, earthy". Our aim is to soar high, and reach the summit. The summit is also the centre. By rising high, we reach the centre. That is why I think of a "new dimension" in spiritual progress - the "withdrawal—ascent" dimension. By withdrawing ourselves into the centre of our being, which is the very centre of all existence, we also elevate ourselves to the summit of perfection. Nothing short of the highest would satisfy the genuine seeker; nothing other than the inmost essence

The Alvar speaks of the goal as the highest that which is higher than all that is high. He also refers to it as our inmost essence. In effect, the Alvar seems to say that the summit is also the centre, and that alone is our goal. God, he says, is the Soul of our souls.

The soul as such is naked in its purity. The body belongs to it as an acquisition through Karma, and reflects our samskaras and serves as a vehicle for working off the Karma. We forget this very limited purpose for which the body is given, and indulge in the pleasures of the body by pampering the body, which is gross in the extreme.

The soul of souls is purity itself. It is fineness itself. The rest is all gross - it is all grossness at various levels. As grossness, it is a hindrance to the soul's self-effulgence.

The next stage in the prayer shows that we can free ourselves by total surrender to the Master, who sees to it that the change over from body-consciousness to soul consciousness is gradually effected. This can be done not only at the time of death, but even now, and here. This is called Jivan Mukthi and

the Gita which says "Ihaiva tair jitassargah" supporting this view. The great teachers of our tradition have spoken of Jivan-Mukti, not only as a possibility but as something to be aspired for. The key to Jivan-Mukti is in freeing ourselves from the rule of our desires.

It is this which the Master teaches, that if we want to liberate ourselves from our wishes, we must place ourselves totally in the hands of the Master and wait for Grace to descend on us and watch the transformation taking place in ourselves. This seems incredible, but it is true. As the Master himself says, the proof of the pudding is in the eating of it, and we would experience the fruits of the release, of salvation or of liberation in our own inner life, here and now, if only we are earnest about it.

"Thou art the only God and Power to lead us up to that highest". The Master is our God, and so he is the highest goal. He is also the means for us to attain the goal. This part of the prayer, therefore, says that our Master is both the "Upaya" (means) and the "Upeya" (end). He is both the "way" and the "truth", to quote the Bible.

It is because the Master is both the end and the means, surrender as an essential feature of our approach gets a special significance. We here surrender to one, who is both the fruit and the giver of the fruit. This identity of the end and the means is necessary in the case of the highest aspiration, the Supreme Purushartha. At lower levels, it may be right for one to choose an end, different from the means. In the case of the Supreme end, the end is the means. There being none higher than God or apart from God, the Giver of the fruit is the fruit as well.

The formula for self-surrender in the tradition of our ancients describes surrender as a state of mind, "prarthana matih".

2

Surrender, according to the formula, presupposes an initial awareness of one's own abject helplessness or total resourcelessness. "Akincanah, Ananyagatih" declares the devotee who offers himself in surrender to God. The utterances of the great devotees of the world through the ages, clearly reflect a sense of total dependence on the Supreme Being, to whom the surrender is made. Self-surrender really wipes away all egotism, and substitutes the strength and majesty of the Supreme Self for the decrepit, little ego.

Surrender to "another" may be slavery. But, surrender to the Supreme, who is God; is really surrender to one's own innermost self. And, therefore, it is true freedom. We free ourselves from the false and the petty by merging in the True and the Supreme.

Our prayer, may I add, fits in most aptly with the requirements of the best of prayers. in the traditions of the world. So far as our own Indian tradition goes, it actually sums up the fundamentals of what is known as the "artha-pancakam" - the five basic ideas of a sound philosophy of religion.

It speaks of the nature of the Supreme or Paramatman, the nature of the individual self or Jivatman, the nature of the means, the obstacles that stand in the way of progress and finally, the nature of the goal.



## Our Babuji's Touch

(Sri G. VIJAYARANGACHARY, M. Sc., LL.B. Hyderabad)

This article seeks to present some thoughts on the ingredients of that 'Life in God' which our Master has vouchsafed to us through his alchemic touch? Every day, every one of us feels the living touch of this incomparable grace which is the practi calisation of the excellent thoughts of our one bard of universal acclaim, Rabindranath Tagore. We feel the touch of God at all levels of our work-a-day existence: over all the vicissitudes we pass through and across all needs - our heaves and hopes, our despairs and sorrows, our wishes and fears; our conflicts and clashes, our tensions and confusions, i. e, throughout the entire gamut of feeling, thinking and acting under the influence of a demanding environment. For, whatever the traditionalists and formal institutions backed by scholarly wealth may say to the contracy, are we not, though nothing in ourselves, a 'Nothing' surrounded by 'God'; potentially craving for Him, so indigent of God; aspiring to reach Him, so filled with God; and blessed with a Divine living Master and so capable of achieving God?

3

How is such fulfilment introduced in one' life? The methodology is not that of a human construction which, at its highest ingenuity, would suffer from the errors and limitations usual to all human endeavour. It is a revelation to Master from the All High received in a state of highest consciousness, interpreted by him for the benefit of mankind. The very name of the path, Sahaj Marg; the frank and forthright prayer; and the ten Commandments which form the pattern of an integrated, harmonious and divine life; are all revelations. The scheme, as Dr. K.C. Varadachari

aptly puts it, is therefore, firstly, simple; secondly, natural; thirdly, transforming; and finally, Divine; bringing a new joy and a new delight into the lives and minds of all the aspirants every where and always.

I shall content myself with dealing on just two aspects of this Divine, magical and Alchemic touch of our beloved Babuji, namely, the 'positivities' it marks for the benefit of the scientific spirit of this Modern Age and the "sense of values" it inculcates and develops in us in an automatic and almost imperceptible way.

Life in God is, by and large, a life of 'contentment'. It is informed by the 'craving' for the Ultimate Goal in life. It believes that the work-a-day life is a mixture of both the 'rough' and the 'smooth' to be taken together. Calmness and Peace of mind are its essential ingredients. And simplicity is the core of its quality; for, a simple heart will love all that is most precious on earthlove the spouse, parent or child, brother or friend, without marring its singleness, the single motive being to please God, remember Him and do everything as His Command-'Mamanuswara Yudyacha' as the Gita enjoins, Living in constant thought of God is not a declaration of holiday from work or from 'willing' but renunciation of self-will so that the Divine will may use one's mind and body for his own ultimate good. Such a life is an active resignation, not overwhelmed by externals so as to be unable to reflect and giving up to endless refinements which self-consciousness induces. An integrated life keeps all conflicting elements and loyalties in a state of harmony. Under it one lives a life of purpose, inspiration and dynamism, proceeding from 'law' to 'love', from 'discipline' to 'liberation' and from the 'moral' plane to the 'spiritual'. It is where one is enabled to live his longing to

be his own uninhibited self, truly free to choose a working identity, happy to seek and gain a new strength, which should be several cuts above what hedonistic influences can offer. In a word, life in God is what every one, everywhere and always, has desired, namely, the poise and equanimity to accept cheerfully whatever happens to us in the course of daily living and in behaving calmly and with quiet resignation, when external circumstances or the state of the body predisposes us to anxiety, gloom or excessive elation.

Sahaj Marg is no longer confined to the frontiers of our country. We have associates in France, West Germany and other countries of Europe. For this reason and the fact that science and technology have made significant into ads into the lives and minds of modernity and contemporaneous outlook too is for 'positivism' in all departments of life, let us see what Sahaj Marg has to offer to the generation of the day and to posterity.

First and foremost, its appeal is not to the 'self' but to the 'soul' which yearns for freedom. Both the 'positivist' school of La Comte and the 'Existentialist' schools of Cambridge, Vienna, Germany or Holland, speak small of universal values and insist that man must create values for himself through action and by living each moment to the full, i. e., in a word, of Cut 'responsibility to one's edge'.

Secondly, it has the very positive element of fixing of goal at the highest point of human reach viz., "complete oneness with God".

Thirdly, it has the significant aspect of 'positivity', namely, the promise of conveyance to the Goal in this very life-'Inaiva' as the Gita enjoins.

Fourthly, it inculcates a robust sense of optimism, as for instance, in Master's statement in 'Reality at Dawn': "It is absurd to think even for a moment that we are in any way too weak or deficient to acquire the highest state of perfection ever attained so far even by the greatest sages of the past."

Fifthly, it eschews doubt, the most negative element in the human march to perfection. The doubter—a Samsayatmanah-is not only lost to the spiritual path but also to happiness (Gita—IV-40). Sahaj Marg takes one from the state of Samsayatmanah to the state of Nischitatmanah.

Sixthly, it works from the highest level, the Divine itself being seeded in the heart of man to stimulate the potential divinity present in every man, through Pranahuti or Transmission.

Seventhly, it is integral in its approach to human problems, the Divine and daily duties going together without least neglect to either, i. e., the co-existence of both the Pravritti' and 'Nivritti' dharmas.

Eighthly, its processes are simple, natural, easy and sure of success.

Ninthly, it does not just reform the outer but transforms the entire being of man.

Tenthly, it lays down through the Ten Commandments and other teachings the pattern of life which is wholesome and tension—easing.

Eleventhly, it answers the requirements of graphic sciences which claim high positivities for themselves by mapping the entire course of spiritual journey as a travel through 22 rings-five representing the stages of Maya, eleven as stages of egoism and seven as rings of splendour of the Central Region, the Centre itself being the Divine. This is an original thesis not found in the

known Darsanas or six schools of Indian Philosophy thus adding a new posture to perennial philosophy itself. And twelfthly, but not the last, the abridgment of the Ashtanga Yoga of Patanjili starting with the seventh step of it and of Chatursadhan beginning with the third and getting over 'Vairagya' and 'Viveka' which Sahaj Marg claims not Sadhana itself but as results of Sadhana. This and the state of 'Sahaj Samadhi' as the highest to aspire for is the marking positivity of Sahaj Sadhana In Master's words:

1

.1

"The first of three forms of Samadhi is where in a man feels lost or drowned. His senses, feelings and emotions are temporarily suspended in a way that they seem to be apparently dead for the time being. He resembles a man in dead slumber, unconscious of every thing. The second form is in which a man, though deeply concentrated on a point, does not feel actually drowned in it. It may be described as a state of consciousness within an unconscious state. The third form is Sahaj Samadhi. This is the finest type of concentration. In this state a man is busy with work. his mind being absorbed in it, but in the innermost core of his heart, he is still settled on the real thing. With his conscious mind he is busy with external work, while at the same time his sub-conscious mind is busy with divine thoughts. He is all the while

in a state of Samadhi although he is apparently busy with wordly work. This is the highest form of Samadhi. And little remains to be done after a man has entered this state permanently"

Speaking of the 'sense of values' in life, one has only to turn to the eleven major religions of the World encompassing a people of more than three billion, which are agreed on basic precepts which should assist mankind to a clean life, let alone their soaring any higher. These were sought to be inculcated by sermons to head the words of Prophets, respect the teachings of the various spiritual leaders and follow the ways of different faiths. Whatever impact had been made thereby on the lives and minds of simple men in the past, conditions now are not propitious to grow in men a sense of even ordinary ethical values. Law, with its penalties, has not made any impressive headway. The marvellous advances in science and technology coupled with the grim struggles between major powers, albeit, on the basis of better deals to the common man-but merily using man as a pawn in the power game-have only accounted for material giantisms barring the way to peaceful living. So all normal values too are lost and there is tumult and disorder, tension and confusion, burden and care, everywhere.

How to resusscitate the essential values is the problem? Frank Buchnan has said that our society and the universal society can only be brought in to a moral position by involving the Divine or God everyday and so he launched on a moral rearmament movement; but a true sense of values has to grow from within and unless a basic transformation happens there appears no hope for a revival of essential values.

We have already seen that Sahaj Marg makes for such a transformation. Though its scope is much higher than the mere moral and ethical values, it builds in the basic values almost imperceptibly and quite automatically. Such for instance, as the primaries of non-destruction of life; not to take what is not given not to tell lies or deceive; not to get intoxicated; to eat temperately; to leave off pride, anger, deceit and greed; to treat all creatures in the world as one would like to be treated oneself, so on and so forth,

But though these named come natural and easy in the Sahaj Marg course, they are at best fine decencies for self-regulation of group life and do not lead to higher sense of values which aspirants of spirituality do crave. I would, therefore, indicate what may be prominent,

Firstly, the revival of "conscience" which has been shut out, so to say, by the giant materialism of the big powers. Conscience which began as the 'Voice of God' had in course of time denigrated into 'ideational hallucinations of individual men', a specioues dharma expounded by self-interested persons, and currently; 'vox populi'. By the direct contact establishted with the Divine at the outset, Sahaj Marg more than recaptures the original glory of conscience and insures the possibility of an entire revelation of Sruti in one's conscience, awakening it to a final dimension of yielding the very important sense of 'Being' itself.

Secondly, the conceding of a great value of 'growing in freedom' which men of higher aspiration and activity, have craved everywhere and always. Sahaj Marg cuts off all cramping limitations to an individual's growth. It is the play of the Divine, all through and unfettered.

Thirdly, is the granting of the sence of 'belonging' which makes the spiritual march natural, lovely and easy. In our method the Divine is approached as father, mother, friend, beloved or servant. An intimate personal relationship is forged where by one almost belongs to God as he longs for Him.

Fourthly, is the bounty of a "world-affirming" philosophy as against the "world-denying". It is more than horse-sense for one to feel that the world is very much with him and that he should buy needless torture to deny it as many other philosophies do. The right affirmation, indeed, makes for an immediate 'Divinising' of all worldly duties and tears off the tensions and complexities brought in by a denial of what manifestly exists, which is also by the way, an obvious slur on the supreme who is credited with creating the World.

Fifthly, is the informing sense that real service is in taking the man on the higher way and not place him where he is and claiming that "service of him" is "service of God". The abiding service is to make man divine which Sahaj Marg aims at achieving.

Sixthly, is the sense of "adventure" which is an essential mark of true spirituality. The story of the great religions of mankind; how they began, how they evolved, and how they are practised by the faithful is largely a record of ceremonial piety, which does not, however, take an eager aspirant to the Ultimate. Our Master, has called for the courage of the Spartans to thrive through the spiritual journey—combat readiness. Indeed, spirituality is not for the weakling but reserved for the lion-hearted. In a stirring call in a recent contribution to the Sahaj Marg Patrika Master has said: "Gird up your lions and emerge full as 'Suns' in the field of spirituality. Sacrifice your rest and pleasure and say

goodbye to lethargy". Sahaj Marg is, undoubtedly, a spiritual adventure of the finest magnitude. As already said, it inculcates the sense of being more dynamic, more creative of happiness always and everywhere, harmony everywhere, feeling life everywhere; indeed, man living, moving and having his breath and being in God and nothing short of it.

Seventhly, is the dawning sense that to "yearn for the Supreme" is the most divine and natural craving in man.

Eighthly, is inculcation of a fundamental sense of doing duties and meeting challenges squarely and with a quiet resignation as being the Will of God and not harping merely on rights. This is the way of Dharma—the watchword of Indian Culture in its pristine glory—right conduct and right action and so self regulating. Gita is said to summarise its entire sermon as "Mama Dharma" (the discourse begins with the word Dharma and ends with the word 'Mama' and Sahaj Marg ordains this in daily life.

Ninthly, is the sense of repose granted to the aspirant by his passage from the stage of 'Mamata' to the state of 'Samata'. This is the experience of most of the Abhyasis, who gain the march most naturally and almost imperceptibly. Scholars say that the essence of Upanishads is "Na Mama' and this is practicalised in Sahaj Marg.

And tenthly, but not the last, is the thrilling sense that one has actually started on the real journey by the alchemic touch initiated in him by a living Master of greatest competence in spiritual matters. It is, as it were, the glorious feeling—come what may in the work—a—day World, one is supported in the ultimate and has secured the Destiny towards which mankind has been groping across the World and throughout history.

Concluding, it may be said that our Babuji's service through Sahaj Marg adequately answers the ancient cry of man for deliverance from death, disease and decrepitude, breathes life to his age—old longing for a release from innumerable Janmas; and promises to take him out of the morass he has created on his own. It is a call to the soul which is enwrapped all around like the cocoon of a silkworm by the individual's contact with ideas and thoughts of different kinds, leaving impressions upon his emotive feelings and senses and creating obstacles of all sorts which prohibit even "peep" into the soul, let alone 'realising' it. The divine touch imparted through Pranahuti stirs up the dormantly active soul and feeds its latent craving for return to the Supreme Source of which it was a part originally and with which, therefore, it yearns to unite.

May one and all wake up to avail of this great opportunity, when such a path and such a living Master are within their easy reach! Let them choose for themselves for Sahaj Marg is not the Biblical way of "many being called" but only a "few being chosen". Destiny has already made a choice of them by opening up a rare opportunity. Let one and all join the ranks of the dauntless aspirants for God—the origin from where they have strayed long enough and the homeland to which they must ultimately return—and make for a lasting solution of the problems of life—saddening, yet recurring, life after life—heaven only knows how many already had and what more still in store.

This world appears to be too much with us to deny it at all. Our Babuji's benign touch makes us accept it; indeed, he would say, it is a slur on our integrity to call it an illusion, what was really made in joy by God. The loving and living touch of Master has come to us at the right time, at which our hearts are athrill

with a rare joy and delight, our unnatural postures are eased and burdens lightened and we feel these lines of Gitanjali coming to live in our lives:

"Life of my life, I shall ever try to keep my body pure, knowing that thy living touch is upon all my limbs.

I shall ever try to keep all untruths out from my thoughts, knowing that thou art that truth which has kindled the light of reason in my mind,

I shall ever try to drive all evils away from my heart and keep my love in flower, knowing that thou hast thy seat in the inmost shrine of my heart.

And it shall be my endeavour to reveal thee in my actions, knowing it is thy power gives me strength to act".

Verily, the mystical touch of our Master enebles us to meet the so-called menaces of the World, mastering them where only they are useful, guarding against them where they are dangerous. But for our Babuji's inspiring touch we never can hope to know the World in its full fellowship with us; 'gain' from the loss it inflicts, 'grow' from the challenges it poses, and 'rise' from the resignation it demands of us; we taste the Nectar of Divine touch, earn its merit in full, feel bounden for his everlasting Grace which Master showers on us all.



#### Prayer

My Lord!

Fed up with material pleasures that harm,

I crave intensely for unchanging calm.

Bless me, Thou, with that Supreme Balm,

Wherewith to find in life, the real charm.

All - merciful One !

Awaken in me that rarefied state,
Where exists no love nor hate;
Only non-entity is my estate,
Thy will alone the guiding light.

Beloved Father !

Kindle in me the Divine Flame,
Which burns up every form and name;
And lies enwrapped in this fragile frame
From immemorial Time.

Supreme Master!

I consecrate 'my all' to Thee;
All that's 'mine', if any there be;
And shall remain quite care free
For ever and ever serving Thee.

-Sripati Sarnad

## भिक्त-शास्त्र और सहज्र मार्ग

(लेखक- श्री रमापति डींगर, सीतापुर)

#### साधना का माध्यम

ईश्वरानुसन्धान में तीन तत्व सदा से ही प्रमुख रहे हैं, ईश्वर, प्रकृति ग्रौर जीव। 'ग्रिएगोरागियान्' होने से ईश्वर ग्रौर 'महतोमहीयान' होने से जगत ग्रथवा प्रकृति मानव की कल्पना के परे रहते हैं। केवल जीव ही जड़ तथा चेतन का समन्वय है, ईश्वर तथा माया का सह-समुच्चय है ग्रौर ईश्वर ग्रौर उसकी शक्ति दोनों को समभने जानने के काम में लाया जा सकता है। चैतन्यदेव के ग्रमुसार ईश्वर तीन शक्तियों में प्रकट होता है - चित् ग्र्यात् ग्रन्तरंगा, माया ग्रयात् बहिरंगा ग्रौर जीव ग्रयात तटस्था। नारद पाँचरात्र के ग्रमुसार चित् पदार्थ स्वयं सबद्य मूल रूप से निकल कर तटस्थ होकर रहता है। गुगाराग के द्वारा रंजित होकर वह तटस्थ चित्त ही जीव कहलाता है। वाक्य मुषा (२०) का कथन है कि ग्रस्तित्व, स्फुरण तथा प्रियता ब्रह्म रूप है तथा नाम ग्रौर रूप संसार रूप है । यह पाँचों संसार की सभी बस्तुग्रों में होते हैं। इनमें से नाम ग्रौर रूप निकाल देने से ब्रह्म ही ब्रह्म रह जाता है।

ग्रहश्य से दृश्य को ग्रलग करना, प्रपञ्च ग्रौर ईश्वर को विभाजित करना, चेतना से जड़ता को दूर करना, चिद् से चित्त को निकाल फेतना सरल कार्य नहीं है। यह काम केवल मन ही कर सकता है, क्योंकि वहीं हमें प्रपञ्च में फसाता है ग्रौर वहीं हमें उससे छुड़ाता भी है। वहीं हमें साधना में दृढ़ता तथा बोध दिला सकता है। श्रुति कहती है कि दृश्य की सत्ता के ग्रभाव का बोध ही ज्ञान है यही चिदात्मक-ज्ञैयत्व तथा ग्रात्म-कैवत्य है। मन की चंचलता ही ग्रविद्या कहीं गई है ग्रौर बासना उसका लक्षरा बताया गया है। महोपनिषद का कथन है कि विषयों से रहित मन ही मन का पूर्ण निरोध कर सकता है। समस्या यह है कि जब हमारा मन स्वयं बिगड़ा हुग्रा है तो यह हमको कैसे सुधार सकता है। इस समस्या का हल महोपनिषद देती हुई ग्रादेश देती है-ब्रह्म में कर्जृत्व तथा ग्रक्तृत्व दोनों हैं। जिस व्यक्ति में तुम्हें ऐसा चमत्कार दिखाई दे उसी का ग्राश्रय पकड़ लो। सद्गुरू की हुपा बिना सहजावस्था की प्राप्ति नहीं हो सकती। प्रकाण्ड दर्शनकार शंकराचार्य ने भी कहा है कि शास्त्रज्ञ होने पर भी स्वतंत्रता

पूर्वक बिना गुरू की सहायता के ब्रह्म ज्ञान का अन्वेषणा नहीं करना चाहिए। संक्षेपतः शारीरिक (४-३-६) ने भी समक्षाया कि शिष्य जनों की बुद्धि को विकसित करना ही दयालु पुरुष का लक्षण है। श्रीमद्भागवत (७-१५-२५) का कथन मानना ही होगा जिसका स्पष्ट मत है कि सर्व-दोष विजय का साधन केवल गुरु भक्ति ही है। शिवपुराणा-ज्ञान संहिता (७८-३०-३१) का मत है कि आत्म-योग तत्व ज्ञान का मूल है, तत्वज्ञान शिव-भक्ति का, प्रेम भक्ति का, महिमा-श्रवण प्रेम का, सत्संग महिमा-श्रवण का, तथा गुरू सत्संग का। इसी से कहा है - "बिनु गुरू होय कि ज्ञान"। श्रीर यही कारण है कि समस्त साधनाश्रों का मूल सद्गुरू रहा है।

श्री बाबू जी का कहना है कि केवल वह जो श्राध्यात्मिकता के पथ पर सफलतापूर्वक चल चुका है, सुरक्षित ढंग से तुम्हारा पथ प्रदर्शन कर सकता है। यदि तुम्हें कोई ऐसा व्यक्ति मिल जाय जिसका सम्पर्क तुम्हारे श्रन्दर शान्ति तथा खामोशी का भाव उत्पन्न कर दे तथा ग्रपने प्रभाव से मन की चंन्नलता को दूर कर दे तो तुम विश्वास कर लो कि वह वृत्तियों की सीमा का श्रितिक्रमण कर चुका है श्रीर वह तुम्हें जीवन की कठिनाइयों को हल करने में श्रपनी श्रान्तिरक शक्तियों का प्रयोग करके सहायक हो सकता है। श्रपने श्रापको उससे प्यार तथा श्रद्धापूर्वक संयुक्त कर लेने पर तुम भी उसी प्रकार श्रपने श्राप को बदल लोगे।

#### भ्रच्छी साधना पद्धति कौन है ?

श्राज तक के अनुभव ने सिद्ध किया है कि वहीं साधना पद्धित श्रच्छी है जिसमें कर्म, ज्ञान ग्रौर भिक्त का मधुर परिपाक हो क्यों कि केवल कर्म से वास्त-विकता प्राप्त नहीं होती ग्रौर केवल ज्ञान मार्नीसक व्यायाम बन जाता है। वैराग्य तो होता नहीं, त्याग को वैराग्य कह दिया जाता है। ग्रतः साधना के उक्त तीनों ग्रंगों का सामञ्जस्य श्रच्छी पद्धित के लिए श्रावश्यक है।

श्री बाबू जी का कहना है कि वैराग्य का वास्तविक श्रर्थ सांसारिक वस्तुओं के प्रति श्रनुशासन है न कि उनका परित्याग । वैराग्य वास्तव में मन की एक दशा है जिसके द्वारा हम बस्तुओं की क्षरा—भंगुरता श्रौर परिवर्तनशीलता देखकर विषयों से बीतराग हो जाते हैं। मन की क्रियाओं को नियंत्रित करने का उचित उपाय यह है कि हम उसको किसी पवित्र विचार में ज़गा दें। हमें केवल हथेय का विचार श्रपने दिमाग में रखना चाहिये श्रौर उसी के लिये भिक्त की

साधना करनी चाहिए। यह भिक्त एक कर्तव्य हो जाती है। वर्तव्य के लिये कर्तव्य हो निश्चित रूप से निष्काम कर्म है ग्रीर जीवन के लक्ष्य को प्राप्त करना ही हमारा ध्रुब कर्तव्य है। उनका कहना है - जो ज्ञान मैं तुम्हें देना चाहता हूँ वह इतना ही है कि उन्ने जानो जो सब कुछ जानता है।

#### भक्ति के पूर्व लक्षरा

वास्तविक भक्ति एक दम उत्पन्न नहीं होती। एक विद्वान का मत है कि भक्ति कर्म नहीं एक स्थिति है, ग्रवस्था है, गति है, साधन नहीं। यह सौदे की वस्तु नहीं है। वह तादात्म्य के लिए प्रेरणा देती है।

सब तरफ से दीदये बातिन को जब यकसू किया।
जिसकी ख्वाहिस थी वही हर सू नजर ग्राने लगा ॥
उक्त स्थित उत्पन्न होने से पूर्व मानव में ग्रनेक लक्षण उत्पन्न होते हैं जिनमें
प्रमुख है— (१) ग्रव्यर्थकालत्व ग्रर्थात् ईश्वर के ग्रतिरिक्त ग्रन्य व्यर्थ चिन्तन न
करना , (२) विरति (३) भाव शून्यता (४) ग्राशाबन्ध ग्रर्थात् निरन्तर ईश्वर
प्राप्ति की ग्राशा बंधी रहना (४) समुत्कण्ठा (६) भगवद्गुणाख्यान में ग्रासक्ति
तथा (७) शान्ति, तितिक्षा, क्षमा ग्रादि ।

जब यह लक्ष्मा उत्पन्न हो जाते हैं तो माधन भक्ति में रित उत्पन्न हो जाती है ग्रीर तब प्रेम । कुछ सन्तों का मत है कि प्रेम ही परमात्मा है । एक किव का विश्वास है–हे ईश्वर, तू साक्षात् प्रेम है ग्रीर मैं उसी ग्राधार पर ग्रपनी श्रद्धा स्थापित करता है ।

करूँ मैं दुश्मनी किससे ग्रगर दुश्मन भी हो ग्रपना। मोहब्बत ने जगह छोड़ी नहीं दिल में ग्रदावत की ॥

#### प्रम की उत्वित्त की प्रक्रिया

'हरिभक्ति रसामृत' में रूपगोस्वामी प्रेम की उत्पत्ति की प्रक्रिया बताते हुए लिखते हैं:-

ग्रादौ श्रद्धा ततः साधु संङ्गीऽथ भजन क्रिया, ततोऽनर्थ निवृत्तिः स्यात्ततो निष्ठा रुचिस्ततः, ग्रथाशक्तिस्ततो भावस्ततः प्रेमाभ्यदञ्चित साधकानामयं प्रेम्णः प्रादुर्भावे भवत क्रमः धन्यस्यायं नवः प्रेमः यस्योन्मीलित चेतसि ग्रन्तवौशिभिरप्यस्य मुद्रा सुष्ठु सुदुर्लभा।। प्रेम के लक्षणा है स्तम्भ, कष्ट स्वेद ग्रश्रु, स्वरभंग, वैवर्ण्य पुलक ग्रौर प्रलय । प्रेमरूपी दूध का मक्खन विरह हैं जिसके लक्षणा हैं – चिन्ता, जागरण, उद्वेग, कुशता, मलिनता, प्रलाप, उन्माद, व्याधि मोह ग्रौर मृत्यू ।

#### भक्ति क्या है ?

सभी कर्मों के मूल में मन का ही कर्तृत्व रहता है। उसकी तीन वृत्तियाँ हैं-ज्ञान, भावना तथा क्रिया। इनमें से व्यष्टि रूप से एक न एक प्रधान रहती है। भावना के तीन विभाग हैं-देहात्मक, स्नावेशात्मक तथा रसात्मक। भिक्त भावना में प्रधान तत्व विश्वास होता है....

"कौनिउ भगित कि बिनु विश्वासा"। ग्रापनी पुस्तक 'मनोविज्ञान के सिद्धान्त' में श्री जेम्स ने विश्वास को वास्तविकता का भाव कहा है। श्रद्धा ग्रथवा भक्ति का श्रारम्भ ही विश्वास से होता है जो कि एक वास्तविक स्थिति पर ग्रवस्थित है।

बिनु जाने न होय परतीती बिनु परतीति होय नहिं प्रीती ।।

श्रद्धा ग्रात्मिनिष्ठ होती है। विश्वास में कोई ग्रन्य वृत्ति नहीं होती किन्तु श्रद्धा में ग्राभार, ग्रादर, भय, विस्मयादि ग्रनेक वृत्तियाँ सम्मिलित होती हैं। श्रद्धा को श्री मैकड्रगल सर्व श्रेष्ठ धार्मिक भावना कहते हैं। श्री मैलोन ग्रपनी पुस्तक 'मनोविज्ञान के तत्व' में बताते हैं कि श्रद्धा का श्र्यक्तित्व से घनिष्ठ सम्बन्ध होता है ग्रीर जो नैतिक ग्रादर्श हमारे सामने प्रच्छन्न रहता है वह उस व्यक्तित्व में प्रकट होता है।

ऋग्वेद (३-३७-३) (२०-१६-३, द-११-५, ३-३५-१० के अनुसार भक्ति के दो भेद हैं- [१] नाम तथा [२] रूप । भागवत के अनुसार भी दो ही रूप हैं- सगुगा तथा निर्गुगा। सगुगा उद्देश्य पूर्ण होती है तथा निर्गुगा बिना उद्देश्य के । इसमें मोक्ष तक की कामना वर्जित है केवल भगवान ही काम्य वस्तु हैं। इसे अहेतुकी भक्ति अथवा प्रेम कहते हैं। उद्देश्य पूर्ण भक्ति के तीन विभाजन हैं—तामसी, राजसी तथा सात्विकी।

भागवत् (३-२६।११,१२) कहती है- सागर में स्वतः प्रवाहित गंगा के जल की घारा के समान जो मनोगित मेरे गुरा-श्रवरा मात्र से फलानुसंघान सिहत तथा भेद दर्शन विहीन होकर सर्वान्तर्यामी पुरुषोत्तम में श्रविच्छिन भावना उदित होती है वह मनोगित रूपा भिक्त ही निर्गुरा भिक्त योग का स्वरूप है।

मन का तैल धःा के समान सदा श्रविच्छिन्न भाव से स्थित रहना <mark>ही भक्ति</mark> है :—

चेतसो बर्तनं चैव तैल घारा समं सदा। (देवी भागवत् ७-३७-१२) दुतस्य भगवर्ज्ञ म द्वारा बहिकतां गता। सर्वेश मनसो वृत्ति।भितित रित्यमिधीयते ॥ (भितित रसापृत १।३)। अन्याभिलाषिता शून्यं ज्ञान कर्माद्यनावृतम। अनुक्रूख्येन कृष्णानुशीलनं भितिकत्तामा ॥ (हरिभितित रसापृत सिन्धु १-१-११)

कुछ लोग भितत को ६ भागो में बाँटते हैं—साधन, साध्य, बैधी, रगानुगा, मर्यादा तथा पुष्टि किन्तु सामान्यतः दो ही विभाजन ग्रधिक मान्य हैं—परा तथा ग्रपरा । इनमें परा भित्त का बड़ा महत्व है । नारद पाँचरात्र के ग्रनुसार परा भित्त साध्य रूपा है । इसी को नारद भितत सूत्र (७-२-३) में परम-प्रेम-रूपा तथा ग्रमृत-स्वरूपा कहा गया है । वास्तव में उत्कृष्ट ग्रनुरिक्त ही भिक्त है- 'सा परानुरिक्तरीक्वरे'-'तत्सस्थस्यामृतत्वोपदेशित' (आण्डिल्य १।२-३) ।

तनते कर्म करहु विधि नाना-मन राखहु जहं कृपा निधाना ।।

मिलहि न रघुपति बिनु ग्रनुरागा-किये जोग जप ज्ञान विरागा।।मा०उ०का०

तब लिग हृदय बसत खल नाना-लोभ मोह मच्छर मद माना ॥

जब लिग उर न बसत रघुनाथा-धरे वाप सायक कर माथा॥ मा०स्०का०

श्री बाबू जी कहते हैं — ईश्वर के स्मरण मात्र से मन के तमाम दुर्णु खूर हो जाते हैं और हमारे पथ की तमाम वाधायें दूर हो जाती हैं। — — भिक्त के द्वारा हमारा रास्ता साफ हो जाता है और यह एक ऐसा मार्भ वना लेती है जिससे ईश्वरीय घारा हमारे हृदय में बहने लगती है। — — हम शारीरिक और मानसिक काम करते समय ईश्वर की निकटता महसूस करे और ऐसे विचारों का तांता कभी न दूरने पाये। जो चीज घ्यान में रखने की है वह यह कि हम हमेशा ईश्वर की इच्छा के अनुसार काम करें और जो कुछ भी परिणाम हो उसमें सुखी और सन्तुष्ट रहें। आत्म समर्पण पूर्णं क्प से मालिक की इच्छा के अधीन रहने के अतिरिक्त और कुछ नहीं है। यह सभी इन्द्रियों और शक्तियों के पूर्ण खून्यत्व के बाद आरम्भ होती है। इसके लिये हम भिक्त के साधारण नियमों का पालन करें।

#### भक्त और भगवान के विविध सम्बन्ध

वह हमारा माता ग्रौर पिता है-

हे तारन हार । तू हमारा त्राता है इसलिए जानने योग्य है कि तू हमारा कौन है । तू हम मनुष्यों का सदा रहते वाला सच्चा माता एवं पिता है (कृ० ६-१-५)।

वह हमारा पति है-

है प्रभो ! हम जनों का तू एक मात्र उपमा रहित ग्रसाधारण पतिस्वामी है तथा समस्त भूवनों का राजा ईश्वर है (कु० ६-२६-४)।

तू एक मात्र परम प्रिय पतिदेव है (शु॰य०२३-१६)।

वह हमारा सखा है -

वह हमारा कल्यासाकारी सखा है (कृ० ८-६३-३)।

श्री बाबूजी कहते हैं-

व्यक्ति ग्रौर ईश्वर को जोड़ने वाली कड़ी गुरू है। मेरे विचार में गुरू की माता की तरह कल्पना बहुत ही उचित ग्रौर लाभदायक होती है। यदि कोई शिष्य ग्रपना सब कुछ समिपत करके गुरू के मनसक्षेत्र में प्रवेश करता है तो उसे दिव्य संसार में ग्राने में केवल सात महीने लगते हैं। "" हमको चाहिये कि हम प्रोम ग्रौर ग्रावर्षण की भावना द्वारा ग्रपने को इस शक्ति केन्द्र से जोड़ लें। इसके लिये यह ग्रावश्यक नहीं कि ग्रपने ग्रंदर उसके प्रति कैसा भाव रखते हैं। हम उसको ग्रपना दोस्त, मालिक, नौकर ग्रादि जो चाहें मान लें लेकिन फिर भी वह हमारा पथ प्रदर्शक या गुरू ही रहेगा।

विभिन्न सम्बन्धों का मूल है— 'त्वमस्माकं' तव स्मिस (कृ० ५-५१-३२) तू हमारा है भ्रौर हम तेरे हैं । मर्मवासो-भगवान मेरे हैं-तस्मैवाहम्—मैं भगवान का हूँ। तभी भक्त प्रार्थना करता है :—

हे परमात्मन । मैं तू हो जाऊं श्रौर तू मैं हो जा---(कृ० द-४४-२३) । श्री बाबू जी का कहना है कि फनाइयत (लयावस्था) रूहानियत (अध्यात्म) का पहला मरहला है ।

#### भगवान का विरूद

ऋग्वेद का एक मंत्र कहता है-जैसे गाय बच्चे के पास, पित पत्नी के पास जाता है वैसी ही स्रातुरता से भगवान शरगागत भक्त के पास जाता है-

१०-१४६-४) एक ग्रन्य मंत्र कहता है-भगवत भक्तों के मन की सभी वृत्तियां ग्रनन्त दिव्यगुरा कर्मवान परमेश्वर की ग्रोर जाती हुई तदाकार होती हुई उसी में विलीन हो जाती है (१-७१-७)।

कोटि विष्र वध लागहि जाहू-श्राये सरन तजहुँ नहि ताहू
सम्मुख होय जीव मोहि जबहीं-कोटि जन्म श्रघ नासौ तबहीं
जननी जनक बन्धु सुत दारा-तनु धनु भवन सकल परिवारा ॥
सबकै ममता ताग बटोरी- मम पद मनिह बांधि बर डोरी
सम दरसी इच्छा कछु नाहीं-हरण शोक भय निह मन माहीं ॥
श्रस सज्जन मम उर बस कैसे-लोभी हृदय बसै धनु जैसे ॥ मा०सु०का०।।
श्रीकृष्ण ने गीता (१८-६२,६५,६६) में स्पष्ट शब्दों में कहा है कि सब
छोड़कर मेरी शरण में श्रा । मैं श्रपने श्रनन्य भक्तों के समस्त पाप नष्ट कर देता
हूँ इत्यादि ।

श्री बाबू जी का भी कहना है कि दर्द भरे दिल की एक पुकार सद्गुरू को तूम्हारे द्वार पर ले श्रायेगी।

#### भक्त को स्थिति।

श्री बाबूजी का कहना है कि प्रेम में विचित्र वेचैनी होती है। मालिक से लगी हुई डोर टूटते ही जैसे सारा संसार ही नष्ट हो जाता है ग्रौर ग्रादमी उस दशा से मर जाना ग्रच्छा समक्षता है। नारद का भी यही मत है—

तद् विस्मरणे परम व्याकुलता (ना० भु० १६)।

सहज मार्ग साधना पढ़ित में भक्ति श्रपने श्रत्यन्त परिष्कृत रूप में देखने को मिलती है। एकांगी निर्णुण श्रथवा सगुण भक्ति में श्राने वाली कठिनाइयां इस मार्ग में श्रवरोध नहीं बनने पाती। श्रात्म समर्पण करने में बाधा स्वरूप ब्यवहारिक ग्रसम्भवता से भी सामना नहीं होता।

इस मार्ग के पथिक के मन तथा मस्तिष्क सन्तुलित हो जाते हैं फलतः जो संकल्प मन करता हैं वही निश्चय बुद्धि लेती है ग्रौर एक ऐसा सामाञ्जस्य उत्पन्न होता है कि विश्वास एवं निष्ठा उत्तरोत्तर बढ़ते रहते हैं। मस्तिष्क का कार्य क्षेत्र हृदय है ग्रतः किसी भी साधना के लिए इनका तदाकार हो जाना ग्रावश्यक है।

इसी हिष्टिकोगा को घ्यान में रखकर श्रीमद्भागवत् ११।३।४७-४८) में कहा गया है -

"जो साधक जीवात्मा की हृदय-ग्रन्थि का शीघ्र भेदन करने को इच्छा करते हैं वे वैदिक ग्रौर तान्त्रिक विधि के ग्रनुसार ग्रभीष्ट देवता की पूजा कर ग्राचार्य से दीक्षा ग्रह्ण करके तथा उनके द्वारा प्रदिश्तत ग्रचना विधि को जानकर ग्रपनी ग्रभिमत मूर्ति के द्वारा परम पुष्प की पूजा करें."

सहज मार्ग साधना में सदगुरू को ईश्वर के समक्ष रखा गया है तथा उसी के माध्यम से ईश्वर प्राप्ति का विधान है। ईश्वर को जीवित तथा ग्रपने सम्मुख पाकर तथा उसकी ग्रहेतुकी क्रुपा से ग्रपना व्यक्तित्व प्रतिक्षण बदलता हुग्रा ग्रमुभव करके साधक का विश्वास वास्तविक हो जाता है ग्रीर तब उसकी निक्त का रंग ग्रीर भी गाढ़ा ग्रीर चोखा हो उठता है। कहा भी है:—

प्रीति बिना नहि भगति हढ़ाई-जिमि खगपति जल की चिकनाई।

इस साधना में अनन्य प्रेम तथा निष्काम भक्ति ही इसके मेरू दण्ड हैं। निर्धारित प्रार्थना की तीसरी पंक्ति अपने मालिक को सम्बोधित करती हुई स्पष्ट कहती है — तूही हमारा एकमात्र स्वामी और इष्ट है। इसी प्रकार नियम संख्या ६ ग्रादेशात्मक स्वर में कहता है—पूजा प्रार्थना से प्रारम्भ की जाय। प्रार्थना ग्रारिमक उन्नति के लिये होना चाहिए। इस तरह कि हृदय प्रेम से भर ग्राये।

इस प्रकार सहज मार्ग साधना में उन अंगों का ही विकास होता है जो वस्तुत: भक्ति का प्रारा है।

विचित्र तो यह लगता है कि सहज मार्ग के अभ्यासी की साधना का आरम्भ ही आत्म समर्पण से होता है। निर्धारित प्रत्येना की चौथी पंक्ति में वह अपने मालिक से स्वीकार करता है कि — — बिना तेरी सहायता तेरी प्राप्ति असम्भव है। वह जानता है कि सभी प्रयत्न, सहारे और शक्तियां उसे मालिक को प्राप्त नहीं करा सकती। अतः वह सबका आश्यय छोड़कर एक की — केवल एक की शरण में अपने आपको डाल देता है और उसकी कृषा प्राप्त होने की प्रतीक्षा करने लगता है। पहले दिन ही से नवधा भक्ति की अतितम सीढ़ी पर चढ़ कर वह नीचे की और नहीं देखता वरन् मंजिल तक पहुंचने के लिए आत्म विश्वास से भर उठता है।

सामान्यतः लोग ईश्वर की क्रया पाने के अने क प्रयत्न करते हैं किन्तु जैसा कि देखा जाता है करोड़ों व्यक्तियों में कहीं एक ही आध सफल हो पाता है क्योंकि ईश्वर को खींचने के लिए सभी के पास आवश्यक शक्ति नहीं है। सहज मार्ग में ऋभ्यासी सद्गुरू से संयुक्त होते ही उसकी शहेतुकी कृपा का श्रिष्ठकारी हो जाता है। यद्यपि इस मार्ग में गुरू-शिष्य परम्परा स्थापित नहीं की गई है और अभ्यासी अपने सद्गुरू से कोई भी प्यार का सम्बन्ध स्थापित कर लेता है फिर भी उसके साथ सद्गुरू का व्यवहार ऋहेतुकी कृपा से ही आरम्भ होता है और कमशः विभिन्न आध्यात्मिक उपलब्धियों में परिणित हो जाता है। प्रथम दिन ही सद्गुरू प्राणाहृति द्वारा केन्द्रीय शक्ति को कृपा पूर्वक अभ्यासी के हृदय में उतार देता है जिसका तत्काल फल यह होता है कि उसमें शुभ परिवर्तन के लक्षण प्रकट हो जाते हैं।

जिस प्रकार एक मृत तार विजली के जीवित तार को छूते ही अथवा एक कोयला ग्रंगारे के सम्पर्क में ग्राते ही परिवर्तित होकर वैसा ही हो जाता है उसी प्रकार श्रम्यासी सद्गृरू से संयुक्त होकर उसकी ग्रहेतुकी कृपा पाते ही उसी के गुग्गों को अपने भीतर ग्राता हुआ पाने लगता हैं और इस प्रकार उसमें प्रेम का विकास होने लगता है ।

श्रन्य साधनाशों में राम कृपा पाने के श्रनेक प्रयत्न भी मन को वास्तविक भक्ति के रंग में कम ही रंग पाते हैं क्योंकि भक्ति साधन नहीं दिल की एक दशा है। यह दशा राम-कृपा के सुलभ हो जाने पर ही प्राप्त होती है। सहज मार्ग में यह कृपा पाने हेतु साधक को पाप बनाने तक रोक नहीं रखा जाता वरन् प्रास्ता-हृति द्वारा रामकृपा का विकास कर दिया जाता है। श्रभ्यासी धीरे २ पात्रता प्राप्त करता रहता है किन्तु भक्ति इस बात से निरपेश क्षिप्रता से बढ़ती रहती है।

भक्तों ने भगवान से म्रनेक सम्बन्ध स्थापित किये हैं। कोई सेवक बना तो कोई पुत्र, किसी ने सक्ष बनना पसन्द किया तो कोई किसी ग्रन्य भाव में ह्रब गया। मीरा ने कृष्ण को ग्रपना ग्रियतम माना तो कबीर स्वयं 'राम की बहुरिया' बन गये। सूकी सन्तों ने ईश्वर को राजकुमारी ग्रीर स्वयं ग्रपने को प्रेमी राजकुमार बना लिया। इन सभी सम्बन्धों में भौतिकता की गन्ध ग्राती है। वास्तव में माँ बेटे का सम्बन्ध ही निश्छल, निष्कपट एवं स्वार्थ हीन है। मां बात्सल्य भरे हृदय से ग्रपने ग्रच्छे खराब सभी पुत्रों को छाती पेट लगाती है ग्रीर पुत्र का समर्पण तो स्वाभाविक तथा प्रयत्न हीन होता ही है। श्री वावूजी का कहना है कि ग्रभ्यासी तथा सद्गुरू के बीच पुत्र तथा माता जैसा सम्बन्ध ही

सर्वोत्कृष्ट है। श्रागे बढ़ने पर तो नौबत यहां तह श्राती है कि मालिक बन्दा श्रौर बंदा मालिक हो जाता है।

इन ग्राधारों पर खड़े प्रासाद का रूप भी वैसा ही है। सहज मार्ग के ग्रम्यासी में विश्व प्रेम स्वतः उत्पन्न हो जाता है। नियम न० ६ कहता है ....... सारे जगत को ग्रपना भाई सम्भें ग्रौर सबके साथ ऐसा ही व्यवहार करें। मालिक को मां तथा ग्रपने साथी प्राग्गिमात्र को ग्रपना भाई मानने पर ग्रम्यासी का सम्बन्ध ग्रपने मालिक से स्वतः इढ़ हो जाता है तथा स्वार्थभावना नष्ट हो जाती है, राग-द्वेष नष्ट हो जाती हैं ग्रौर सादगी ही सादगी रह जाती है।

सादगी ही वास्तविकता है। वही प्रत्येक प्राणी तथा पदार्थ का मूल है। सहज मार्ग साधना में रत श्रम्यासी निरन्तर इसी सादगी की श्रोर बढ़ता रहता है श्रीर उसकी हिष्ट सब श्रोर से खिचकर उधर ही लगी रहती है। उसका ध्यान तैल धारावत् श्रपने लक्ष्य की श्रोर श्रविच्छिन रूप से घूमा रहता है ग्रौर इसका कारण है उसका सन्तुलित मन जो प्राणाहुति की शक्ति पा चुकता है। सतत् समरण स्वतः होता है श्रौर श्रन्य दिशाश्रों में भिन्त की धारें फूट कर बहने नहीं पाती जिससे पावन भक्ति धारा का वेग कम नहीं पड़ता।

सद्गुरू ग्रपनी समस्त ग्रान्तरिक शक्ति का प्रयोग करता हुग्रा ग्रभ्यासी के विश्वास को बल देता है, उसके दोषों का निवारण करता है ग्रौर ग्राह्मिक उन्नित कराता हुग्रा ग्रह्पकाल में ही ऊंची २ स्थितियों पर पहुंचाता रहता है। ग्रम्यासी सार्वभ प्रेम से प्रेरित रहकर केवल एक ही ग्रोर उन्मुख रहकर ग्रनन्त प्रेम में रंगा रहता है ग्रौर उसकी भक्ति एक देशीय न होकर विराट हो जाती है।



## प्रार्थना

#### हमारो इच्छायें

(प्रो० सुरेशचन्द्र, एम० ए० श्रीनगर गढ़वाल) ॥ हमारी इच्छाएं हमारी उन्नति में वाधक हैं ॥ कसी इच्छाएं ?

कैसी उन्नति ?

रामलोटन चपरासी जज की ग्रदालत में नौकर है। विक्रमसिंह पुरिस कान्सटेबल है। चक्रधर शर्मा ग्रोवरिसयर है। कांमताप्रसाद ग्राडीटर है। सबके बारे में लोगों की वड़ी स्पष्ट धारएग है—वे बड़े मजे में हैं, तनख्वाह कम है तो क्या हुग्रा, ऊपर की ग्रामदनी बहुत है।

लेकिन जरा रामलोटन, विक्रमसिंह, चक्रघर धर्मा ग्रौर कामताप्रसाद से मिलिये। कितने परेशान हैं। कोई मकान बनवाता है, किसी के ग्रफसर परेशान किये हैं, किसी के कपड़े कम हैं, किसी को दिन रात बंगले पर हाजिरी देनी पड़ती है। किसी का प्रोमोशन रुका है, किसी की सालाना बढ़ती।

श्रर्थशास्त्री कहते कि ग्रगर इच्छाएं नहीं बढ़ीं तो उन्नित नहीं होगी। ग्रगर हम कोट पतलून नहीं पहनेंगे, छुरी कांटे से नहीं खाएंगे, बगलों में ट्रांजिस्टर लटका कर नहीं घूमेंगे तो हम उन्नित नहीं करेंगे। उनकी निगाह में ग्रच्छा ग्रारामदेह सकान, मोटर, रेडिग्रो, टेलीविजन, नए से नए कपड़े ग्रादि उन्नित के लक्षगा हैं।

बाबाजी की लंगोटी का किस्सा तो सबने सुना होगा। कहते हैं कि एक वैरागी बाबा थे। उनके पास सिर्फ दो लँगोटी थी। एक वे घोकर सुखाते थे, एक पहनते थे। एक रात पूहें उनकी लंगोटी उठा लेगये। किसी प्रकार दूसरी लंगोटी का इन्तजाम करके बाबा जी ने एक बिल्ली पाली जिससे पूहें दुबारा लंगोटी न ले जा सकें। बिल्ली को दूध चाहिए इसलिये एक गाय का प्रबन्ध करना पड़ा। ग्रब गाय के लिये एक ग्रलग कोठरी बनी ग्रौर कोई उसे हाँक न ले जाए इसलिए एक चहारदीवारी बनी। गाय के घास भूसे के लिए खेत बगीचा हुग्रा ग्रौर उसकी देख भाल करने के लिए एक स्त्री रखी जिससे बाबाजो ने विवाह कर लिया। ग्रौर उनके पुत्र पुत्रियाँ पैदा हुए। संयोगवश बाबाजी के

एक गुरुभाई उधर से घूनते बामते आ पहुँचे। उन्होंने वैराभी बाहा से पूछा -- "भाई यह सब क्या ?"

"एक लंगोटी की माया है-" बाबाजी का उत्तर था।

स्रथंसास्त्रों की इच्छाओं और उन्मति का जो सम्बाध है वह तब संगोधि की साया है। उन्मति का अर्थ क्या है? सकान, कपड़े और रूपया पैसा देखने वाले अर्थशास्त्री यहीं पर बोवा खा जाते हैं। वे समक्षते हैं कि जिल्हे पास यह सब सामान है वह सुदी है। उन्मति से सुख-यह बात तो ठीक है लेकिन कैसी उन्मति से सुख मिलता है?

रोटी, कपड़ा और मकान सरीर घारण के लिये जरूरी हैं किन्तु इससे प्राप्त होने वाला मुख असली सुख से बहुत कम है। यही बजह है कि रोटी कपड़ा और मकान को पूर्ण और ग्रन्तिम सुख मानने वाले श्रन्त में जीवन से निराझ हो जाते हैं।

16

4 #

श्रसली सुख क्या है ? रोटी, कपड़ा और मकान हमें थोड़ी सी मुक्ति अवस्य देते हैं लेकिन बंधनों से श्रसली जुटकारा नहीं ! जिन्दगी का सबसे बड़ा डर गौत का डर है । वह कौन सी चीज है जिसके पा जाने से मौत का डर हूट जाता है ? यह डर एक जन्म का नहीं जन्म जन्म का मिट जाता है ? जिस चीज से श्रसली सुब प्राप्त हो बही उन्नति का लक्ष्मा है !

तो हमानी इच्छा उस वस्तु की हो जिससे हमारी उन्मति हो और उन्नति ऐसी जिससे हमें असली सुल मिले। आध्ये अब देखें कि हमारी उच्छाएं कैसी हैं ?

हमें अच्छे से अच्छा खाना मिले, कपड़ा थिले, अच्छे से अच्छा सकान । इतना ्रे न्हीं हमें अधिक से अधिक शक्ति मिले । भाजा यह होता है कि हम इन्द्रियों के गुलाम होते चले जाते हैं और सभी का तुष्वयोग होना शुक हो जाता है। रक्तनाप, नसों का खिजाब, दिल का दौरा आदि अनेक रोग असीम इच्छाओं के कारण होते हैं। सुख की कल्पना मात्र रह जाती है, हाथ लगता है दुख, निराशा। अब समय भी समाप्त हो जुनता है। बजाय इसके कि इच्छाएं हमारे जीवन को सुत्रमय बनाए, उसे दुलमय बना देती है। घोड़ा गाड़ी नहीं खींचता बल्कि गाड़ी घोड़े को खींचने लगती है।

हमको ऐसी इच्छाश्रों पर नियन्त्रण करना पड़ेगा। घोड़े की ताकत से लाभ तभी उठाया जा सकता है जब उस पर लगाम का श्रनुशासन हो। मन ग्रौर इन्द्रियों को हमने खुला छोड़ दिया है। ग्रब उनकी ग्रादत ही शासन करने की हो गई, हम जो मालिक थे गुलाम बन गए।

श्रव हम मालिक कैसे बने ? यह भी कोई जबर्दस्ती कब्जा जमाना नहीं, सिर्फ श्रपनी खोई हुई शक्ति पाना है, श्रपनी बिखरी हुई इँटों को जोड़कर जिन्दगी का भवन बनाना है।

प्रार्थना करने का क्षण हमारी मुक्ति की पुकार का क्षण है। गुलामी के घने बादलों के बीच ग्राजादी की एक किरण चमकती है। घुटते हुए धुएँ में एक साफ हवा का भोंका ग्राता है। जन्म से गुलाम मन को यह सन्देश मिलता है-'तुम शक्ति के केन्द्र हो उठो, जागो।' लेकिन जहां से यह सन्देश ग्राता है उसे पुकारना पड़ता है।

इच्छाग्रों का यह महासागर हमारे रास्ते में लहरें मार रहा है। इसे कैसे पार करें? हजारों खूं खार जानवर हैं, करोड़ों छिपे खतरे हैं। इस पर से ही हमें ग्रागे जाना है। हमारी शक्तियां ग्रभी तक खुली नहीं हैं। हे नाथ, हम यह कैसे पार करेंगे? हमारी नाव में सैंकड़ों इच्छाग्रों के छेद हैं। कमजोर हाथ, द्वटी फूटीं नाव! हमें ले चलने वाला कौन है सिवाय तुम्हारे! मेरे प्रभु, मेरे सर्वस्व, मेरे परम ग्राराध्य! तुमको छोड़कर मैं मतवाली इन्द्रियों के पीछे पागल बना घूमता रहा। जिस चीज को सोना समभकर उठाया वह व्यर्थ मिट्टी निकली। ग्रब वाम कहां है?

ग्रब तो बस एक इच्छा है। मेरे स्वामी, मेरे इष्ट देव, जो कुछ तुम्हारी इच्छा हो वही रहे, न मैं हूँ, न मेरी कुछ इच्छा। मालिक मेरे! मेरी, एकमात्र यही इच्छा है।

मालिक तेरी रजा रहे स्रौर तूही तूरहे बाकी न मैं रहुँ न मेरी स्रारजू रहे!

(क्रमशः)

white

## आराध्य के प्रति

[श्री वासुदेवतिह, ग्रमेठी] संवरिया मेरो चारो धाम ।

निंह जान्नं मैं पुरी द्वारिका निंह काशी सों काम।

THE PARTY OF THE P

संवरिया मेरो · · ।

मनुज रूप धरि ब्रह्म बिराजत, नयन सुधा ग्रिभिराम सन्मुख होत पाप सब छूटत मनवाँ लेत बिराम।

संवरिया मेरो ... ।

चरन कमल की करूं ग्रर्चना, जो है पूरन काम सुधि से दियन। ग्रांतर बारूं देखूं प्रियतम राम।

संवरिया मेरो ...

तन पिजरा में मनवां डोलत छिन न लेत विश्वाम बिषय बयार लगत निशिवासर लेहु दीन को थाम।

संवरिया मेरो चारो धाम।

## त्याग और हमारी साधना

(श्रीमती सूषमा श्रीवास्तवा)

ग्रभी तक यही शिक्षा दी जाती रही है कि विना त्याग किये हम साधना ग्रीर ग्राध्यात्म के पथ पर चल ही नहीं सकते। भौतिक ग्रीर तापसी जीवन में सर्वेत्र त्याग का ही महत्व स्वीकार किया गया है। जीवन की शोभा त्याग से है—यही ग्रादर्श रखा गया है। त्याग का यह स्वरूप वस्तुत: समाज ग्रीर ग्रध्यात्म के क्षेत्र में मेल पैदा करने के लिये ही प्रस्तुत किया गया है।

वास्तव में ईश्वर को पा जाना हमारा लक्ष्य नहीं है । ब्रह्म की परम सत्ता में लय होना ही हमारा सच्चा लक्ष्य है । ब्रह्म के ऐश्वर्य को चलाने वाले का नाम ईश्वर है । ईश्वर मायोपहित है । ब्रह्म को हम केवल शून्य ही मान सकते हैं । श्री शंकराचार्य का मत भी शून्यवाद है । वेद में भी कहा गया है— श्रगर पूर्ण में पूर्ण मिलायें तो पूर्ण रहेगा । श्रीर यदि पूर्ण में से पूर्ण घटायें तो भी पूर्ण ही रहेगा । इस प्रकार शून्य ही हमारा लक्ष्य हुग्रा । इस शून्य का ही नाम ब्रह्म है । शून्य का न कोई रूप है श्रीर न नाम । ब्रह्म से ही सारी शक्तियाँ निकली हैं। ब्रह्म में एक विचार उठा कि मैं एक हूँ अनेक हो जाऊँ । ब्रह्म की ही इच्छा शक्ति ने ही सृष्टि का निर्माण किया । इस शक्ति के तीन रूप थे—सृजन पालन श्रीर विनाश । श्रव हमने इनका नाम रखना शुरू किया । वास्तव में शक्ति का नाम-रूप हो ही नही सकता । जैसे हमने ईश्वर को कई नाम दे डाले, उसी प्रकार हमने इनके भी नाम रखे—ब्रह्मा, विष्णु, महेश ।

पृथ्वी, ग्रग्नि, जल ग्रौर वायु तथा ग्राकाश इन पाँचों तत्वों को देवता के नाम से पुकारा। इस प्रकार वेदों में इन सब देवताग्रों का वर्णन है। बाद में घीरे-घीरे जो भी व्यक्ति इस पृथ्वी पर ऊंचा उठा वह देवता बन के पूजा जाने लगा। ग्रनेक देवी-देवताग्रों ने जन्म ले लिया।

पहले हम ब्रह्म से दूर हुये। फिर हम ईश्वर को भी भूल बैठे ग्रौर पड़ गये देवी-देवताग्रों के चक्कर में। देवताग्रों के विषय में ऐसा विचार है कि उनका निवास स्वर्ग है। परन्तु वे हमारे जीवन के लिये तरसते हैं।

"सुर दुर्लभ यह नर तन पावा" — तुलसी भगवान कुष्ण ने भी कहा है- 'क्षीणे पूण्ये मृत्यु लोके'।

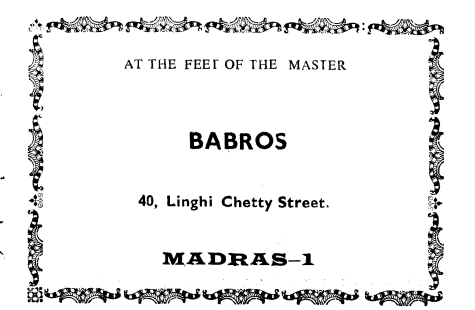
जब देवताओं के पूण्य क्षीएा हो जायेंगे तब फिर मनुष्य बनेंगे ग्रौर साधना द्वारा ब्रह्म को प्राप्त करेंगे। इस प्रकार ऐसे देवी-देवताओं से क्या प्रयोजन । स्वर्ग तो जेलखाने की तरह है। इस अवधि को बिताने के उपरान्त ही मानव जीवन लेकर ही वे ब्रह्म तक पहुंच सकते हैं। यहाँ लोक-जीवन में भी ग्रावश्यकता ऐसे मानव की है जो ब्रह्म का अनुभव कर चुका हो या ब्रह्म-निष्ठ हो। ऐसे गृरू के द्वारा ही हमारा कल्याए हो सकता है। उस गुरू से हम ईश्वर की कृपा प्राप्त करेंगे भ्रौर वही ईश्वर की कृपा हमें ब्रह्म तक पहुँचा सकती है। गुरू ऐसा हो जो स्वयं उठ चुका हो और दूसरों को उठाने की शक्ति रखता हो । ग्राज कल प्राय: म्रान्धों को म्रान्धे ही रास्ता दिखला रहे हैं । गुरू तीन प्रकार के होते हैं एक केवल रास्ता ही दिखला सकते हैं लेकिन चला नतीं सकते। दूसरे वे जो थोड़ी दूर चला-कर छोड़ देते हैं। तीसरी श्रे एी के गुरू वे होते हैं जो पूरी मञ्जिल तय कराने का जुम्मा लेते हैं। ऐसे गुरू सद्गुरू कहलाते हैं। ऐसे गुरू को पाकर हमारा कर्तव्य क्या होता है ? भगवान कृष्णा ने कहा है-सब धर्मों को छोडकर तु मेरी शरण में श्राजा। श्रब हमको पूरी तरह से श्रपने को उसके हवाले कर देना है। हम न कुछ कर सकते हैं, न करते हैं। जो कुछ कर रहा है वही कर रहा है। यही हमारी स्थिति होनी चाहिए।

ग्राध्यात्मिक जगत में वैराग्य एक दशा मात्र ही है। यह दशा हमें साधना के द्वारा स्वतः ही मिलती है। इसके लिए हमें न तो संघर्ष करना है, ग्रीर न हठ। साधना से हमारा लक्ष्य यही होता है कि चारो तरफ से हम ग्रपने को समेटें ग्रीर ग्रपने को एक धारा में डाल दें। वह धारा "ध्यान" की ग्रपूर्व धारा है। यह ध्यान क्या है? सद्गुरू के सहारे हम ग्रपने को ईश्वर से जोड़ दें। यही हमारा कार्य है। शेष उस मालिक के हाथ में है। धीरे-धीरे हम देखेंगे कि हमारी दशा में एक नवीनता ग्रां जायेगी ग्रीर वह एक नयी दशा होगी वैराग्य की। हम देखेंगे कि हम छोड़ कुछ भी नहीं रहे हैं, ग्रीर सब कुछ छूटा जा रहा है। हम उसी तरह रहने लगेंगे जैसे जल में कमल। कहने का ग्रर्थ यह हुग्रा कि हम ग्रपने को ईश्वर से जोड़ दें ग्रीर वैराग्य ग्रपने ग्राप हमारा ग्रनुगमन करने लगेगा। यही योग ग्रीर भोग है।

यह तो सभी मानते हैं कि योग एक श्रेष्ठ मार्ग ग्रौर राजयोग इसका एक विशेष रूप है। इस सम्बन्ध में तीन बातें ग्राती हैं — दर्शन, योग ग्रौर ग्रात्मानु-भूति। दर्शन-यह चिन्तन करने ग्रौर सोचने का ढंग है। योग का रूप व्यवहारिक है।

यह क्रियात्मक रूप है, जिसके द्वारा श्राध्यात्मिक उन्नति तथा श्रपने चरम लक्ष्य को पाने के हेतु प्रयत्न करते हैं। यह कर्ता का रूप है। ग्रन्त में स्थान ग्राता है ग्रनुभूति का इसे हम ईश्वरीय ज्ञान कह सकते हैं। इस स्तर पर पहुँचने पर हमारा पूर्व रूप बदल जाता है ग्रौर हम ग्रकर्ता (कुछ न करने) की स्थिति में ग्रा जाते है। इस प्रकार श्रनुभूति का। पथ कुछ न करने में ही है। जब कर्ता— ग्रकर्ता का कुछ भान न रहे वही सच्ची स्थिति है, जिसमें हमें पहुँचना है। इस बात का ज्ञान सच्चा दर्शन है। इसके लिये कार्य करना योग है ग्रौर ग्रनुभूति उसकी ग्राखरी सीढ़ी है। न तो इसमें हमें कुछ छोड़ना है ग्रौर न हठ-संघर्ष करना है।

यही सद्ज्ञान देने के लिये हमारा मिशन भ्रग्नसर हो रहा है भ्रौर पूज्य बाबूजी महाराज हमारे प्रेरक हैं। सुख भी उनका, दुःख भी उनका। भ्रपने को इसी ख्याल में खो देना है। खो जाने पर वहीं सूक्ष्मतम स्थिति जो ब्रह्म की है हमें प्राप्त हो सकती है। देद में कहा है— "उठो, जागो, भ्रौर सद्गुरू को प्राप्त करो"।



# समर्थ सद्गुरू को समदशी दयालुता

[श्री जगदीश प्रसाद गुप्त, सीतापुर]

ईश्वर सर्वंत्र विद्यमान, सर्वशिक्तमान तथा अनन्त है। उसको जानने के लिये गुरू को जानना अनिवार्य है। ईश्वर स्वयं कुछ नहीं करता है; जगत का निर्माण, पालन तथा संहार किसी मानव के द्वारा ही कराता है। ईश्वर तो अथाह जल से परिपूर्ण समुद्र के समान है। किन्तु समुद्र-जल किसी काम नहीं आता न कोई उसे पीता है और न उससे खेती ही होती है। परन्तु बादल जब उसी समुद्र से जल को उठाकर यथायोग्य बरसाते हैं तो केवल मोर, पपीहा और किसान ही नहीं, वरन् सारे जगत में अन्तद की लहर उठ पड़ती है। इसी प्रकार परमात्मा सब जगह विद्यमान है, किन्तु जब तक परमात्मा के तत्व को जानने वाला ब्रह्मानिष्ठ गुरू उसके प्रभाव का सब जगह विस्तार नहीं करता, तब तक जगत के लोगपरमात्मा को नहीं जान सकते। हमारा सद्गुरू सर्वसद्गुण सम्पन्न परमात्मा से समता, शान्ति, प्रेम, ज्ञान और आनन्द आदि लेकर बादलों की भांति संसार में उनकी वर्षा कर रहा है। केवल जिज्ञासु—साधक रूप मार, पपीहा किसान ही नहीं वरन् सारे जगत के लोग उससे लाभ उठा रहे हैं। सद्गुरू की सहायता के बिना प्रभु को कौन जान सकता है? इसलिए सद्गुरू प्रभु से ऊंचा है।

सुगन्ध चन्दन में है किन्तु यदि वायु उस सुगन्ध को ग्रपने कन्धों पर बहन करके ग्रन्थ स्थान पर न ले जाय तो चन्दन की गन्ध चन्दन में ही सीमित रहेगी। इसी प्रकार हमारा सद्गुरू प्रभु की महानता का विस्तार ग्रपनी योगिक शक्ति के द्वारा कर रहा है जिससे मानव में ग्राध्यात्मिकता की पिपासा जाग्रत हो रही है। उसने प्रभु को प्राप्त करने का मार्ग सर्वसाधारण को सुलभ कर दिया है। वह जगत् के सारे जीवों में समता, शान्ति, प्रेम, ज्ञान ग्रीर ग्रानन्द का विस्तार कर सबको भगवान के सहश बना देना चाहता है

सद्गुरू की दया सब पर समान रूप से हो रही हैं। वह हमारे संस्कारों को हटा कर वशुद्ध करने में लगे हैं। हमारे सुधार के लिए स्नेहपूर्ण ढंगसे कार्य करते हैं। उनकी प्रत्येक दृष्टि में हमारा परमहित अन्तर्निहित है। जो कोई उनके समीप जाता है वह मानो दया के सागर में गोते लगाता है। वह जिस मार्ग से निकलते हैं, मेव की भाँति दया की वर्षा करते हुए ही निकलते हैं। मेघ सब समय ग्रीर सब जगह नहीं बरसता, परन्तु हमारे सद्गुरू तो सदा-सर्वदा सर्वत्र बरसते ही रहते हैं। उनकी यौगिक शक्ति सारे जीवों में पिवत्रता का संचार करती रहती है। उसके चरणा जहाँ पड़ते हैं, वह भूमि पावन हो जाती है। उनके चरणों से स्पर्श की हुई रज स्वयं पिवत्र होकर दूसरों को पिवत्र करने में समर्थ बनती है। उनके द्वारा देखे, चिन्तन किये हुये ग्रीर स्पर्श किये हुए पदार्थ भी पिवत्र हो जाते हैं।

यदि यह कहा जाये कि जब हमारे सद्गृरू सबका हित श्रीर श्राध्यात्मिक उन्नित चाहते हैं तो ऐसा होता क्यों नहीं ? सामान्यभाव से उनसे जिन लोगों की भेंट हो जाती है, उन सभी का हित होता है किन्तू बहुधा हमारा ध्यान उस स्रोर जाता ही नहीं। सद्गुरू से श्रद्धा ग्रौर प्रेम हो तो कहना ही क्या है। यदि यह कहा जाये कि सदगूरू जबरदस्ती सबका हित क्यों नहीं कर देते। तो उसका उत्तर है कि जबरदस्ती कोई किसी का परम हित नहीं कर सकता । पतंग दीपक में जलकर मरते हैं। दयालू पुरुष उन पर दया करके उन्हें बचाने के लिये उस दीपक को बुभाकर उनका परम हित करना चाहते हैं, परन्तू वे पतंग जहाँ दूसरे दीपक जलते रहते हैं, वहां जाकर जल मरते हैं। इसी प्रकार जिन लोगों को कल्याएा की स्वयं इच्छा नहीं होती उनका कल्याएा करना बहुत ही कठिन है। श्रद्धा और प्रेम की कमी के कारण यदि लोग सद्गृरू की अपरिमित दया से पूर्ण लाभ नहीं उठा सकते तो इसमें सदगुरू का दोष नहीं है। सूर्य बिना किसी पक्ष-पात या संकोच के सभी को समान भाव से प्रकाश देता है, किन्तू केवल सूर्यकान्त शीशा सूर्य के प्रकाश को पाकर दूसरी बस्तू को जला सकने में समर्थ है। इसमें सूर्य का पक्षपात नहीं है। इसी प्रकार जिनमें श्रद्धा ग्रौर प्रोम नहीं है वे कम लाभ उठाते हैं। ग्रीर श्रद्धा एवं प्रेम वाले सूर्य कान्त शीशे की भाँति ग्रिधिक लाभ उठाते हैं। सूर्य सबको स्वाभाविक ही प्रकाश देता है, परन्तु उल्लू के बिए वह ग्रन्धकार रूप ही होता है। चन्द्रमा की सर्वत्र बिखरी हुई चाँदनी को चोर बुरा समभता है, इसमें चन्द्रमा का कोई दोष नहीं है वह तो सबका उपकार ही करता है। इसी प्रकार हमारे सदगूरू सभी का ग्राध्यात्मिक विकास ही करते हैं, किन्तु ग्रत्यन्त दृष्ट ग्रौर नीच प्रकृति वाले मन्ष्य उल्लू की भाँति ग्रपनी बृद्धिहीनता के कारण उनसे द्वेष करते हैं ग्रौर चोर की भाँति उनकी निन्दा करते हैं। इसमें सदगुरू का क्या दोष ?

यदि यह कहा जाये कि जब ऐसे दयालु सद्गुरू से परम लाभ उठाया जा सकता है, तो सभी लोग उनसे लाभ क्यों नहीं उठाते ? इसका कारण यह है कि वे लोग सद्गुरू को समभने की चेष्टा ही नहीं करते । ग्रहंकार के वशीभूत होकर ऐसे व्यक्ति सद्गुरू से सद्यः प्रस्फुटित ग्रात्मिक संगीत सुनना ही नहीं चाहते : तत्व जाने बिना कोई विशेष लाभ नहीं उठा सकता । एक कुता था । उसने गुड़ की हांडी में मुह डाल दिया । इतने में खड़खड़ाहट की ग्रावाज हुई, कुते ने भागना चाहा । इसी गड़बड़ में हांडी फूट गयी । टूटी हांडी का ग्रगला भाग कुत्ते के गले में रह गया । कुत्ते को कष्ट पाते देखकर एक दयालु पुरुष हाथ में लाठी लेकर कुत्ते की मुक्ति के लिए दौड़ा कि लाठी हांडी की गर्दनी तोड़ दी जाये तो कुत्ता कष्ट से छूट जाये । कुत्ते ने ग्रपने पीछे लाठी लिये दौड़ते हुए मनुष्य के ग्रसली उद्देश्य को न समभकर यह समभा कि यह मुभे मारने को दौड़ रहा है । वह ग्रीर भी जोर से भागा ग्रीर कष्ट दूर नहीं हो सका । इसी प्रकार हमारे सद्गुरू के वास्तविक रूप को न समभकर उसके ग्राचरण में भी विपरीत भावना रख कर लोग लाभ नहीं उठा पाते ।

हमारे सद्गुरू की यौगिक शक्ति का विस्तार सर्वत्र तथा सर्वहिताय हो रहा है लेकिन हम उसका पूरा लाभ नहीं उठा पाते । हमारा दृष्टिकोएा भौतिक-वादी अधिक है । एक बाग में दो अदिमी घूमने गये । उनमें जिसकी साँसारिक बुद्धि प्रवल थी वह विवार करने लगा कि उस बाग में कितने ग्राम के पेड़ हैं ग्रौर उनमें कितने ग्राम लो हैं अथवा बहा का मूल्य क्या हो सकता है इत्यादि । दूसरा व्यक्ति बाग के मालिक के साथ मित्रता कर पेड़ के नीचे बैठ करके ग्राम तोड़ता गया शौर खाता गया । इसमें कौन बुद्धिमान है ? ग्राम खाने से पेट भरेगा, केवल ग्राम गिनने में ग्रौर पत्तों का हिसाब किताब करने में क्या रखा है ? जो लोग ज्ञान का ग्रपमान करते हैं, शास्त्र, मीमांसा व तर्क युक्ति में फंसे रहते हैं, ग्राम गिनने वाले के समान हैं । बुद्धिमान भक्तजन सद्गुरू की कृपा से इस संसार में आध्यात्मिक परमानन्द प्राप्त करते हैं ग्रौर वे ग्राम खाने वाले के समान ग्राहलादित होते हैं ।

हम ग्रपने समर्थ, सर्वभूत-हित-रत: सद्गुरू के समक्ष मन से सभी संदेह तथा भ्रमों को निकालकर स्वच्छ ग्रौर पवित्र हृदय लेकर जायें। वह हमारे ग्रन्दर ग्रपनी यौगिक शक्ति के द्वारा ग्राध्यात्मिकता भर देंगे। इसके लिये हमें शीन्नता करने की ग्रावश्यकता है। समय का सदुषयोग करें ग्रौर साधना में लग जायें।

## ''लगनवां कैसे राम लगाऊँ"

[श्रीराम जी पाण्डेय]

''वूर्गा मानव वह होगा जिसमें भौतिकता व स्राध्यात्मिकता का सन्तुलन ,

- काउण्ट हरमन केसर्लिंग

एक लम्बा झरसा हुझा जबिक पूज्य गुरुदेव का आदेश कुछ न कुछ लिखते रहने का हुझा था किन्तु झाड्यात्म के व्यावहारिक अनुभव की कमी के कारण यह कार्य टलता ही गया। उनकी महती कुपा-वश अब अपने कुछ अनुभव प्रस्तुत करने का प्रयत्न कर रहा हूँ। यहाँ यह बता देना भी अप्रासङ्गिक न होगा कि मुभे अपने पूज्य पिता के व्यवहारिक जीवन से बहुत प्रेरणा मिली है। उनके अन्दर भी आत्म साक्षात्कार की हढ़ कामना थी जिसे संजाये हुये वे असमय ही प्रयाण कर गये। आज भी उनका प्रिय भजन ''लगनवाँ कैसे राम लगाऊँ'' मेरे कानों में गूँजता रहता है। मैने प्रतिज्ञा की थी कि उनकी लगन लगाने की समस्या का समाधान मुभे अपने जीवन में अवश्य करना है ग्रीर इस ग्राशय भी कुछ काव्यमय पंक्तियाँ भी मैंने लिखी थीं यथा:—

"जिस माया के बन्धन ने लगने न दिया था लगन राम की। काटेंगे उसको निश्चय ही सम्बल ले तव अर्द्धनाम की"।

किन्तु उनका श्रद्धं नाम (राम) श्रधिक दूर नहीं ले जा सका। श्रीर यह स्याल श्राया कि:—

गुरू बिनु भव निधि तरइ न कोई। जो विरंचि शंकर सम होई॥

श्रतः श्रव गुरू-प्राप्ति की उधेड़ बुन प्रारम्भ हुई। श्राध्यात्मिकता के बहु-विज्ञापित सभी केन्द्रों से सम्पर्क स्थापित किया किन्तु कामना तो उसे पाने की थी जो हमें भी श्रपने ही तरह बनाने की क्षमता रखता हो।

सरापा हुस्म बन जाता है जिसके हुस्न का स्नाशिक भला ऐ दिल हसीं ऐसा भी है कोई हसीनों में,

किन्तु कहीं भी ऐसा व्यक्ति नहीं मिला। सारी खोज को छोड़कर अब उस अनदेखे की याद में महीनों स्रश्रुपात किया और तब उस सर्वोत्कृष्ट का हृदय पसीज उठा। एक ग्रजीब तरीके से उन्होंने बुक्ते ग्राकिषत किया ग्रीर सन् १६६२ के होलिकोत्सव में उनका दर्शन सम्भव हुग्रा। उनकी ग्रांखों में एक ग्रद्भुत वेधकता थी। मुख-मण्डल पूर्व-परिचित सा लगा। ऐसा लगता था कि कभी पहले भी उनको देखा हो। ऐसा क्यों हुग्रा इसका रहस्य तो वही जानें। ज्यों ज्यों मानसिक समीपता वढ़ती गई त्यों त्यों उनमें एक नया सौंत्दर्य दिखाई पड़ने लगा। उन्हें एक दम ग्रपना बना लेने की चाह उत्पन्न होने लगी जिसने ऐसी वेचैनी पैदा की कि क्षणा मात्र भी उनकी याद भूलती न थी। उनके निरन्तर होश ने दुनिया से बेहोश कर दिया:-

सबको हम भूल गये जोशे जुनूँ में लेकिन, एक तेरी याद थी ऐसी जो भूलाई न गई।।

किन्तु श्राश्चर्य तो यह था कि संसार के सारे कार्य इस वेहोशी में भी श्रिषिक कुशलता से होते थे। समीपता नष्ट होने लगी। कोई मंजिल मंजिल न रही। रहानियत के इ.संस्थ कोने खुदरों की सैर होने लगी। इच्छा-शक्ति की प्रवलता का यह श्रालम था कि मुँह से बात निकली नहीं कि पूरी हुई। किन्तु सभी कार्यों में श्रपने कर्तृत्व का श्रामास नहीं रहता था। प्रत्येक कार्य में उनके दैवी हाथ सदा दिखाई देते रहे।

महात्मा गाँधी के प्रयास के समय श्री अरिवन्द ने कहा था कि 'जो अकाश गाँधी जी का मार्ग दर्शन करता था वह श्रव भी बुभा नहीं है श्रीर देश में पूर्स एकता श्रप्त कराये विना बुभेगा भी नहीं'।

यदि हमें यह ज्ञात हो जाय कि देश की भावी एकता का बीजारोप्ण कहाँ हुआ है तो उस प्रकाश पुंज का पता लगाना कठिन नहीं होगा। बसंत पंचमी के अवसर पर पूज्य वाबूजी के निवास स्थान पर ऐक्य-प्राप्त भावी-भारत के वीज का अवलोकन किया जा सकता है। स्वामी विवेकानन्द ने आध्यात्म के जिस अध्यादय का उद्घोष किया था उसके यथार्थ (Reality at dawn) के दृष्टा एवं सन्देश वाहक हमीं लोगों को बनना है। पूज्य बाबूजी के वास्तविक रूहस्य के जिज्ञासुओं से हमारा निवेदन है कि वे उनकी पुस्तक Efficacy of Rajyoga in the light of Sahaj Marg का अवलोकन करें।

उपरोक्त विवेचन के बाद प्रश्न यह उठता है कि सव कुछ जानकर भी हम अनजान क्यों बने हुये हैं। देश के भावी स्वर्ण-विहान के सर्जक के शिष्यों के सम्पूर्ण व्यक्तित्व में अध्यात्म की ऐसी अजस्त्र-धारा प्रवाहित होनी चाहिये जिसमें स्तः न करने के लिए जन-मानम लालायित हो उठे। इसके लिये सर्य प्रथम एक निष्ठ होकर साधना को वढ़ाते चलना है। जब तक हमें अध्यात्म-क्षेत्र का ध्यवहारिक अनुभव नहीं होगा तब तक हमारी अभिन्यक्ति में सजीवता नहीं आयेगी हमारी साधना में दिली लगाव होना चाहिए। जब तक अपने आराध्य के प्रति ऐसी भक्ति और श्रद्धा न उत्पन्न हो जाय जो हमें बरबस उन्हीं के चरणों के पास रक्षे, तब तक उस खोये स्वर्ग की सुगन्धि अलभ्य ही रहेगी। ऐसी दशा की प्राप्ति के लिए सतत स्मरण जरूरी है:-

दर्वे-दिल मुमिकन नहीं तो चश्मे दिल ही वा करें,

वो हमें देखें न देखें हम उन्हें देखा करें। ऐसा करते रहने पर वही विलोमबाद सिक्रिय होगा ग्रौर वे हमारी याद में रहने लगेंगे। प्रारम्भ में मेरी भी यही कामना रहा करती थी कि:—

मुभको नहीं कुब्ल दो ग्रालम की वसग्रतें,

किस्मत में कूथे—यार की दो गज जमीं रहे।
क्या मेरे सभी सत्सङ्गी भाई अपने प्रेमास्पद की गली में दो गज जमीन सुरक्षितकराने
में शीझता करेंगे ? आइये इस कार्य को हम उच्च प्राथमिकता दें और अति शीझ
अपने व्यक्तिगत जीवन में अध्यात्म की उच्चतम उपलब्धि करके राष्ट्रीय जीवन में
उसे स्थापित करें। पूज्य वाबूजी ने अपने 'वेचैनी' नामक लेख के द्वारा हमारे अन्दर
वेचैनी को ही सम्प्रेषित किया है। अतः यदि हम इस स्वर्ण अवसर का पूर्ण लाभ
नहीं उठा पाये तो पछतावा ही रहेगा:—

जानकर मिन्जुम्लये खासाना<sup>र</sup> मयरवाना<sup>९</sup> मुक्ते, मुद्दतों रोया करेंगे जामो-पैमाना<sup>8</sup> मुक्ते ।

१-मिन्जुम्लये खासाना = विशिष्ट ग्रतिथि

२-मयखाना = मद्यशाला

३-जामो-पैमाना == मद्य-पात्र, यहाँ इसका श्रिभाष्राय मद्यपों (पीने वालों) से है।

### "खुद तो हदी से-इरक न समके, हमको चले समकाने लोग"

[श्री हामिद ग्रली खां 'लाज' ,सीतापुर]

इक्को-मुहब्बत. मेहरो-वक़ा को क्या समभे हैं जाने लोग। हमसे उमीदे-तरके-मुहब्बत; कैसे हैं दोवाने लोग ?

राहे बक्रा में मिट जाते हैं जब भी दो दीवाने लोग।
सदियो दोहराते हैं उनकी उलक्रत के ग्रफसाने लोग।।
साक़ी इन मयख्वार निगाहों की मस्ती को ग्राम न कर।
बन्द न हो जायें मथखाने, तोड न दें पैमाने लोग।।

ग्रहले-ख़िरद को फूलों पर भी नींद नहीं ग्राती ग्रवसर। ग्रंगारो पर सो लेते हैं हम जैसे दीवाने लोग ।।

ख़त्म जहां पर हो जाती है ग्रहले-दानिश की परवाज । होते हैं सरगरमे-सफ़र उस मंजिल से दीवाने लोग ॥

एक यही श्रफसोस लिये जाते है बजमें हस्ती से।
राहे वक़ा में मिट जाने पर भी न हमें पहचाने लोग।।
हस्न ही खुद सरगरमें तमाशा 'लाज' हुन्ना था रोजे श्रजल।

हुस्त ही खुद सरगरमे तमाशा 'लाज हुग्रा था राज ग्रजल।
खुद तो हदी से इश्क न समके हमको चले समकाने लोग।।

| OUR PUBLICATIONS                                          | Rs.          |
|-----------------------------------------------------------|--------------|
| 1. Efficacy of Raj Yoga (English)                         |              |
| by Shri Ram Chandraji                                     | 7.00         |
| 2. Reality at Dawn (English)                              |              |
| by Shri Ram Chandraji                                     | 4.00         |
| 3. Satyodayam (Tamil) Translation of No. 2                |              |
| by Shri A. Balasubramaniam                                | 4.00         |
| 4. Satyodaya (Kannada) Translation of No. 2               |              |
| by Shri S. A. Sarnad                                      | 1.50         |
| 5. Satyodamu (Telugu) Translation of No 2                 |              |
| by Shri N'K umaraswami                                    | 3.00         |
| 6. Voice Real                                             |              |
| by Sri Ram Chandraji                                      | 12.00        |
| 7. Commentary on Ten Commandments of Sahaj                |              |
| Marg (English)                                            |              |
| by Shri Ram Chandraji                                     | 3.00         |
| 3. Towards Infinity (English)                             |              |
| by Sri Ram Chandraji                                      | 3.00         |
| 9. Thus Speaks Shri Ram Chandraji                         | 1.00         |
| 10. Sahaj Marg Philosophy                                 |              |
| by Shri Ram Chandraji                                     | <b>50</b> 0  |
| 11. Sahaj Marg-Shri Ram Chandra's New Darsana             | 10 = 0       |
| (English) by Dr. K. C. Varadachari                        | 12.50        |
| 12. Lectures on Sahaj Marg by Dr. K. C. Varadachari       | 10.00        |
| 13. Sahaj Marg, and Personality Problems and Yoga         |              |
| Psychoolgy and Modern Physiological Theories              |              |
|                                                           | 0.00         |
| Edited by Dr. K. C. Varadachari                           | 8 00         |
| 14. A Peep into Sahaj Marg (English) by Shri Iswar Sahai. | 5.0 <b>0</b> |
| by Shil Iswai Sanai.                                      | 5.00         |
|                                                           |              |

Publication Department, Shri Ram Chandra Mission Shahjahanpur, (U. P.) India. Sahaj Marg Printing Press, Shri Ram Chandra Mission Shahjahanpur U. P.

west the w