# सहज मार्ग

उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्य वरान्निबोधत । (उठो ! जागो ! गुरुजनों को प्राप्त कर ज्ञान-लाभ करो )

# प्रार्थना

हे नाथ ! तूही मनुष्य जीवन का ध्येय है, हमारी इच्छायें हमारी उन्नति में बाधक हैं, तूही हमारा एक मात्र स्वामी और इष्ट है, विना तेरी सहायता तेरी प्राप्ति ग्रसम्भव है।

#### ~6.222.2v~

O, Master!
Thou art the real goal of human life,
We are yet but slaves of wishes,
Putting bar to our advancement,
Thou art the only God and Power,
To bring us upto that stage.

Editors:

January 1974

No. 1

Ċ

Dr. C. A. Rajagopalachari Yearly Subscription Rs. 10.00

Dr. S. P. Srivastava, M.A. Ph.D. Single Copy Rs. 2.00

### CONTENTS

English:-Editorial Notes & Comments 2 Sewage & Sullage pure souls. S. P. Nainar 3 Reality in Sahaj Marg 5 Principal Lakshmi Shankar, Allahabad 4 A sincere prayer and an immediate answer. A. H. Srinivas, Bangalore 11 5 I got a master who is always close by. A. H. Krishna, Bangalore 13 6 The task ahead L, J. Yadav Bombay 1.5 हिन्दी १ श्रद्धेय 'बाबुजी' की 'वायस रियल' से अनुदितः म्रन्वादक-डा० ए०वी० जाजोडिया बम्वई २ हम ग्रम्यासी हैं। सुश्री कस्तूरी चतुर्वेदी मोदीनगर ३ प्रार्थना एक नवींन विधि की स्रावश्यकता ů, श्री राजेश्यरीप्रसाद श्रीवास्तव, सीतापूर १५ ४ दुख की कहानी दिवंगत श्री सेवाराम बरेली 38



### **Editorial Notes and Comments**

Our Prayers have been granted. Our beloved Master's sufferings are mitigated and He is on the road to recovery. But the need for Prayer, heart-felt and sincere-continues. A part of His pains still plagues Him. So, Dear Readers, please continue your prayers for Master's full and complete recovery. More than that, please refrain for some time more, from causing any kind of strain to Him, either through visits to Shahjahanpur or wherever else He may stay for the time being, or even through letters. The General Secretary will issue a circular letter to all centres and preceptors the very moment this embargo can be rescinded. Combined prayers of the correct sort can bring this day to you all quicker.

The Committee's decision to keep the number of issues of this Journal at six per annum as heretofore, will be welcome to all of you. Your Spiritual Food intake is thus ensured even though at the cost of an increase in the subscription, It will be the continued eudeavour of your Editor to get the best material available through these pages.

The new Year was ushered in some time ago; we are sorry this first issue is coming out rather delayed. This delay was inevitable since the issues for the last year had to be got out. We congratulate all those responsi for bringing out the issues in full despite the difficulties besetting the printing press these days. Now that the New year's issues are commenced, we trust every care will be taken to ensure that all issues of the current year come out before the close of the calendar year.

We find it necessary to re-iterate the need for good material for the Journal Unless very soon we may find ourselves in the predicament of having to use material not entirely up to the standard that we have endeavoured to maintain all these years. Members who have been in the Mission for years and a wealth of experiences through which they have verified the absolute veracity of our system as also its effectiveness should unhesitatingly give of such for the benefit of the craving thousands. Even new-comers can tell of their doubts and difficulties.

Only, they should avoid the usual terrific hurry so common in this Age of Speed, about the date when they will reach the Goal. While inner restlessness to achieve the Goal and the craving for it must be maintained and intensified, it helps none to constantly ask the oft-repeated question, 'How long more should I wait to reach the Goal?" Dear Readers, do gird your selves up and let me have more material to peruse.

It is very gratifying that our saintly sister Km. Kasturiji toured a number of Central and West Indian Contres of the Mission in December 1973. Despite continuing ill-health that makes medicines as regular as food itself, she was able to undertake this long tour through the Graee of Master. Leaving Modinagar on 4th December, she covered Delhi, Hyderabad, Bidar, Gulbarga, Sedam, Raichur, Sholapur, Bombay, Navsar & Ahmedabad before returning to Modinagar on Christmas Day 1973via Delhi. Sri Purushotham Gaikwad of Sholapur presently a Delhi Resident, was her escort throughout this tour, and was thus the recipient of Grace in a very large measure. basking in the Aura of our saintly sister.

Our respected and elder brother Sri Raghavendra Rao was with Sister from Hyderabad to Raichur. Respected Sri Sarnadji and Dr. Shyam Rao of Gulbarga were also there from Sholapur to Ahmedabad, Abhyasis at all the centres so visited drew immense benefit through Satsangs and discourses. A feeling of illumination, elevation and spiritual satisfaction pervaded them. All Glory to our most Generous Master for granting this Boon,

Preceptors and abhyasis of the centres are eternally grateful to Master and Sister

Wishing all Readers a very happy New Year,-belated, but nonetheless hearty and sincere,

Madras

10 April 1974

Your Editor

0,

1, 8

t.

# SEWAGE & SULLAGE PURE SOULS.

S.P. Nainar

Bombay has a dearth of potable water, and the Municipal Corporation just cannot meet the growing demand of its industries and of its increasing population. In the circumstances, Union Carbide's Trombay plant that makes 2,100 bags of virgin polyethylene a day could not get the quantity of water for its needs from the civic authorities. The Indian engineers with their Scientific knowledge, went to work on the design and construction of a sewage treatment plant, the first of its kind in India, at an allocated cost of Rs.45 lakhs. This plant reclaims each day a record five million literes of clear and pure water from Bombay's sewage. And it can deliver another five million to meet future needs of the Company (SPAN- page 12 - June, 1972,)

One may be prompted to ask here what has Union Carbide that produces pure polythelene granules, to do with Sahaj Marg. Of course, nothing in common. But, what Union Carbide does by the application of Scientific (material) knowledge in reclaiming clear and pure water from sewage, ? Sahaj Marg by the application of the spiritual knowledge or force (pranahuti or transmission of Divine consciousness by the qualified Guide reclaims souls to a state of pristine purity, relieving them from complexities and grossness collected by them through their progress in evolution from life to life.

( ii )

(1)

No one on this planet can say boldly with his right hand on his heart (chest) that he is pure at heart, in the mind and in every action. In a way, we are all sinners; and born sinners also This may not he acceptable to those that do no believe in the Karma theory).

How do we get rid of complexities, gross-ness and sin? Which is the process to purify our contaminated or deluded souls? the happy abode of the Almighty which happens to be our Home as well; from which we had strayed away in the course of Cosmic evolution.

The answer is simple. Take refuge in the lotus-feet of the Master. Regard them as the dearest and sacred treasures. From the moment at taking refuge in them, all afflictions are destroyed and the Upliftment of the Soul begins. The Grace of the Master is directly proportional to or even many times greater than the exact act of our surrender in Him. Approach Him with complete open-nesi purity, faith and humility of heart and mind, It costs nothing in terms of material wealth

Wail, as Sri Yamunacharya Alavandar the Sri Vaishnava apostle mystic poet - did in' The Hymn-Jewel' or' Stolra,. Ratna'

"O, Thou worthy of being sought as refuge! I am not one established in dharma, nor am I a knower of the helf! I have no fervent devotion for Thy lotus-feet; utterly destitute and having none else for resort. I take refuge under Thy feet.

0

(, ) &

"I have been a transgressor, vile, fickle-minded, the breeding ground of envy, ungrateful, arrogant, lascivious, cruel and most wicked. How shall I, crossing this boundless sea of misery, serve Thy lotus-feet?

न धर्म निष्टोऽस्मि न चात्मवेदी, न भक्तिमाँस्त्वच्चरणारिबन्दे । अकिञ्चनोऽनन्यगति ३ १ ण्य त्वत्पादमूलं ३ १ रणं प्रपधे ।। अमर्थाद: भुद्रश्चलमित रसूया प्रसवमू: कृतन्धोदुर्मानी स्मरपरबशो वञ्चनपर: । नशँस! पापिष्ट: कथमहमितो दुख: जलधे, अपारादुत्तीर्णस्तव परिचरेयँ चरधयो; ।। Dr. Varadachari also says, our goal is to become a Zero, an akinchana, ( utterly destitute ). Have nothing! Become nothing! When we make ourselves empty, He enters and says "You do not exist, I exist" ( Psge 103 lectures on Sahaj Marg ).

Lord Krishna has said in Srimad Bhagavad-Geeta, For the protection of the good, for the destruction of the wicked and for the establishment of righteoutness, I an born in every Age."

> परित्रांसाय साधूनां बिनाशाय च द्रुष्कृताम् । घर्मसस्थापनार्थाय संभवामि यूगे यूगे ॥

Even the destruction at the hands of the Lord is regarded as a boon and a way to Mukti.)

The Lord in Kaliyuga in the form of the Master has come down to save all souls-the good as well as the wicked (by reform) with no thought of punishment of the latter.

### Reality in Sahaj Marg

Principal Lakshmi Shankar, Allahabad

From time in memorial, the Ultimate Reality has been described in a variety of ways. And yet it has not been fully described. It is, indeed, indescribable; The various attempts made during the long history have, however, given rise to controversies and confusions. But such confusions can be said to be mainly due to theoretical philosophies being bereft of all practice. There is absolutely no confusion in Reality itself. It is all man made. Swami Vivekanand vehemently asserted a man has no right to say that there is God unless he realises it. Our Babu Ji also asserts, No one has a right to touch the subject of Realisation unless he has experienced it himself?

So, the Ultimate Reality is indescribable. That is why the Upanishads, too, having failed to describe It wholly and in its entirety, had to declare It as Not this, Not this' नेति, नेति It evidently means that the expression of the unlimited and formless Reality is impracticable through words and phrases that are themselves inherently limited inconnotation. But although indescribable, its realisation is not an impossibility.

Let us, examine some of the many conception about Reality. Some conceive it as power or Energy. But it can be said to be a limited concept. For, it sets, as it were, a material cloak round Reality.. Another conception is of Existence. But it too, does not indicate, the real sense because it also connotes some sense of materialtity therein.

The conception of Reality as Brahman has been very popular in Indian philosophy; and, that Brahman has been variously described; and despite these various descriptions. He has been acknowledged to be the Ultimate Reality, the root cause of origion, sustenance and dissolution of all objects of the Universe — The be-all and end - all of the Universe.

Reality has also been described as Saguna or Nirguna. But both these conceptions of Reality, Sahajmarg considers to be far from correct. For, "God is neither Sakar nor Nirakar but beyond both". It considers Reality as the subtlest and simplest devoid of all materiality, solidity and grossness.

In order, however, to give just a glimpse of the Ultimate Reality, Sahaj Marg has attempted to describe it with the help of various words and phrases. These words connot be said to be entirely new ones. They could, rather, be said to be new interpretations of the various concepts of Reality. These words are Zero, Nothing, Centre Base, Tam, Bhuna, etc.,, etc.,

It is through Zero that the Founder president of the Misson has attempted to elucidate the good old Upanishadic conception of Reality as "bigger than the biggest"

0

" महोतो महिम्य न and " smaller than the smallest" श्रशोकु समीमान. God of Ultimate Reality cannot be dismissed by merely saying that He does not exist. The example of an atheist ( as given in the Reality at Dawn ) mathematically illus - trates this in convincing manner.

That Reality is changeless and is perfect has been further clarified in Sahajmarg by its concept of Zero. Zero in fact, symbo - lises changelessness and perfectness as compatred to other numerica! digits. In Mathematics we know that any addition or deduction would not bring forth any quantitative change in Zero. It is not so with the other digits. As for example, Zero plus Zero and Zero minus Zero are both equal to Zero whereas One minus One is zero, Two minus Two is zero, but Onc plus one, and Two plus Two result in higher integers. But Zero in either case remains as it is, changeless, intact.

The Upanishadic concept of Reality as perfect पूर्ण can well be compared with Zero ( पूर्णमद: पूर्णमद पूर्णमदोय प्राप्तमदेश । That is perfect; De lucting the perfect from the perfect the perfect remains. ) Similarly "That is Zero This is Zero Zero comes out. - of Zero. Deducting Zero from Zero Zero remains."

The concept of Reality as Nothing has been very commonly pronounced. But in SAHAJMARG, Nothing does not mean nothingness. That is, it is not a 'Nothing' which totally negatives itself. Rather, Nothing has a positive as-

(6.1

(7)

pect as well. It is experienced as the "reservoir or all imaginable energy". Herein it is maintained that though Nothing does not connote the full meaning of Reality yet the word has been used for understanding and giving glimpse of Reality. For, Nothing after all is a thing "at least a faint idea of something lingers even in this Negation. It may, therefore, be not very correct to say that Nothing is useless since Nothing, in Sahajmarg, is viewed as an "existent non-existence", and from this Non-existence भ्रसत् ( unmanifested ) has come out the सन ( manifested )Universe. In other words, the existence is the product of Non-, existence i. e. Nothing - That is, Non existence ग्रमत् ( Nothing ) is a state wherein form ( रूप ) and name ( नाम ) were not manifested. "In the beginning this (Universe) was non-existence. It became existent. It grew. ", so says the Upanishad. Thus there does not appear to be any contradiction in maintaining that existence is the product of Nothing/Non. ex istence/ असत्

Further, Reality in Sahajmarg, is the Centre or Base of ex istence (Universe). And the centre or a circle is in itself another smaller and finer circle and this process continues and infinitum. Therefore, legic of inagination fails to trace out an Origin or end. And yet as Dr; Varadachari says "all things live and move and have their being in it without knowing it". Hence Reality is the Centre round which revolves the Cosmic Universe.

The conception of Tam as Ultimate Reality is, indeed. unique in Sahajmarg. It maintains that Tam should not be confused with Tamas ( darkness ). It should not be

Ø

۴,

•

į,

deemed as the abbreviation of Tamas Babu Ji categorically says that Reality is "beyond light and darkness". Tam is Reality where absolute peace prevails. In Shaj Marg Sri Ram Chanra ji's New Darshan, Dr Varadachari writes 'Tam is the actual state we were in when the world was created or born' Tam, in fact, means That — not darkness. Reality being indescribable, cannot be expressed with absolute definite ness in any manner or language hence That. "That Thou art" (तत्वसमासि),

There comes yet another conception of Reality — Being and Becoming. These words are, in fact, the two processes in the spiritual Sadhana. In Sahaj Marg sadhana, attempts are made to increase Being (Self - consciousness) and reduce Becoming (object consciousness). In other words, Being here means ascent towards God and Becoming means descent towards the world. That is. Being is the process of Realisation; Becoming that of Creation. In short, it manifestly maintains that Reality is both the efficient cause as well as the material cause of the Universe That is to say, it is Being that Becomes.

Thus Sahaj Marg has taken recourse to the above-mentioned various conceptions in describing the indescribable to a conceivable extent so that we might have an understanding or glimpse of Reality But on can say that these manifold conceptions may well create confusion. There does not appear to be any ground for any such confusions however. For, one and the same Reality has been described from various points of view; e.g. mathematically. It has been described as Zero; geometrically as Centre; epistemologically as Nothing, cosmologically as Being and Becoming, and so on.

Over and above these conceptions, Revered Babu ji has attempted to make it further clear and understandable and

calls Reality as "simple and pur", "a forceless force", "substanceles substance", "Sang-nimak" in an unmitigated form (Salt bereft of all saltishness), "Gadless God", and finally as "He is what He is "or" It is as it is "

Ultimate Reality, thus, is Infinite, indescribable. Yei it is realisable. It end be realised through is transmission as the Highest original Consciousness by a capable Master thoroughly merged in It. For, has not Babu ji said "God (Reality) is one and only one, so we must take only the one to realise the one alone. "? And for that purpose he has prop, unded SAHAJ MARGA YOGA in wich he instils the Highest Consciousness In to the Abhyasis. That can, in other words. be said to be bringing the Ultimate Reality to the cave of our hearts. By this unique process of transmission the master In Sahaj marg connects one with the One (UL timate Reality So, this trans mission or Pranahuti is nothing but the offering of the vere breath of Brahman or Ultimate Force in to us. And when it is introduced our real yoga starts till it culminates in Realisation. That is, the prsn of the Divine. an omnisciona, omnipotent force thus enters in to our whole being and gives it a new force, a new direction, making us yearn for the infinite Reality.

In this way, in SAAAJMARG, the Master starts with this trans mission, takes usgradually beyond the fivecircles of Maya, beyond the cleven circles of Ego, beyond the seven circles of splendour to the veru CENTRE the Ultimate Reality. And a comPlete trans foamation or Divinisation of Man is the outcome'. A man who lives in God for God and by God!!!

A sincere prayer and an Immediate answer.

( A. H. Srinivas, Bangalore )

There are many sincere persons seeking God-realisation. There are many sincere Gurus (Realised souls) in search of sincere aspirants. But the meeting of a sincere aspirant and a sincere Guru is indeed very rare. The reason is that in the present day world, in both the groups of Gurus and Chelas (Masters and disciples), hypocrites are many. There is also another reason. A sincere Guru is always simple and silent but restless out of compassion for upliftment of sincere aspirants; and a sincere disciple also remains simple and silent but restless out of craving for a worthy Master. An aspirant, though stncere, is unable to find a sincere Master because there are various religions each claiming its own supremacy over the others and the aspirant gets confused about the correct selection of one's path/master. If at all by chance he stumbles up to a worthy Master, he mistakes him also to be an insincere one, because one who has burnt his tongue with hot milk is prone to doubt butter milk too. On the other hand the Realised one, who has lost his individuality in to to, develops the attitude of "Let the sincere one find me". (This is the view of my great Master as mentioned in his Book "Voice Real". This is a sort of hide and seek game probably for his amusement. This is just like a mother hiding behind the door, watching her baby com-

( 10 )

(11)

ing crying in search of the mother. Nevertheless, the mother has abundant love and utmost care for ner baby. At last when she comes out, with overwhelming joy she hugs the baby to her bosom, nourishing its tender feelings.

Here is a practical incident. A gentleman from France had come to India several times in search of a proper Master for his guidance on the spiritual path. He visited various places in India and contacted several famous personalities. However, he was not satisfied. Desparately he made a last 4 visit to India. Having failed to get a proper guide, he booked his ticket for return journey. He was to leave this country the next morning. That evening while wandering in Madras beach he offered a few coins to some poor children. Now the trouble started. Lo: there was a flock of beggars running to wards him for alms. He could not control them. He was rescued by a helpful and friendly gentleman who took him into his own car, In reply to the solicitous enquiries of his rescuer, he narrated the story of his various visits to India and their purpose. The Indian gentleman recommended that as a last resort, he should try Sahaj Marg and put him in to touch with the preceptors at Madras. He took his first meditation sitting that every evening-and to such purpose that he is now himself Preceptor-in-change at the Marseilles Centre of the Mission in France. His wanderings came to an end and he is now well on the way to Ultimate Reality, through the Grace and Kindness of our Revered Master. 45



c.

C,

O

# I got A Master who is always close by.

( A. H. Krishna, Bangalore )

1- We have to pass through a number of paths before entering the easy and simple one. Our Master's words penetrate deep into the heart in the fullness of time. He has said that there should be one method, one Master and one God and that the selection rests with the individual. An ardent seeker does succeed in getting Him.

2- I began to feel that the traditional way of worship failed to cope with my requirement. There has been no progress and the condition remained stagnant. The craving for a purposeful method of worship became more and more pronounced within the span of about two years from 1969. I grew extremely restless and wanted \*o get in touch with a proper guide. I met some Gurus and followed their paths. My need was not met. Out of frustration and helplessness, I used to wake up at odd hours in the night and sob and coy for correct guidance.

3- Fortune seemed to favour me when, by the middle of 1970, I got a copy of Sahaj Marg Philosophy. With profound interest, I read the book and felt certain that the solution to my problem was well in sight. I sounht the blessings of Babuji who in silence, directed the further steps. Soon after, by the end of November 1970, I was automatically

drawn to our revered preceptor Late Dr. K. C. Varadachari at Tirupati, for the initial sittings. He gave me very valubale hints and put me on the path of the jouaney.

- 4- From practical experience. I may say that prior to joining the Mission, a certain amount of force and drill was necessary to bring the mind to a tranquil condition which lasted only for a short duration. There was also lack of confidence to maintain the purity of heart. Now, as the practice progresses, the changes take place in a natural way and last valong.
- 5- It has been stated that the main feature of the system is that we get plenty of help from the Master. The clue for transformation is "Constant Remembrance". Master has said that when remembrance is there, the remembered is also there close by. Let us, therefore, be devoted and have constant remembrance of Him, as frequently as we breathe in and breathe out till we breathe our last, so that the real goal is accomplished in this very life.



### THE TASK AHEAD!

( L. J. Yadav, Ambernath-Bombay )

Self realisation is a Divine Adventure. It is extremely difficult, if not impossible, beyond the capacity of the ordinary aspirant. This is, no doubt, very disheartening. Ordinary, man shortly abandons the idea of embarking on this Divine Adventure and postpones it to a future life.

Traditional requirement viz; compliance of four-fold means (साधन चत्र्टय) for attainment of self realization is very difficult and the aspirant gets almost exhausted in the practice of these. The goal of god-realisation remains far away. The Adhyasi is frustrated and left without any hope of success in his spiritual pursuit (साधना). But with Sahai Marg the matter is quite different, Its aim is god-realisation by the removal of various obstacles tradictionally known as Mala (यहन). Vikshep (विक्षेप) and, Avaran ( ग्रावरण ). According to Sahaj Marg, the individual is involved too much in the world. The ways to get out of this involvement are simple and natural (सहज). Worldy life is not an obstacle. Only. the approach is to be reoriented. The only basic quality in the aspirant that is necessary is ardent and burning desire for self realisation. In Traditional methods, inspite of such desires, the abhyasi was not successful in his efforts because most of his life time was exhausted in following various disciplines with his limited physical, Psychic and spiritual energy. But in Sahaj Marg the Abhyasi or the aspirant is directly and pointedly helped by the Master or the preceptor

by the process of his directed will power. The result is quick and tangible. The qualifications viveka and vairagya, required for the goal of self realisation become by-product of the process. The process does not fail because the Sadhak is not handling himself but is helped to face and handle his own weaknesses. The result of this process of external influence is quick and tangible. Let us see how.

D

43

**C**>

C

In ancient times, dirt of physical nature was removed by washing with water only. This was not good job in many a case. There are many kinds of dirt. Some are not removable by simple water, and we have to use soap or some special solvant or detergent. This analogy we can extend to the human mind also. The human mind has three types of obstacles which are experienced by each Abhyasi on the path of Self Realisation. In Vedant these are known as Mala, Vikshep and Avarana. In Sahaj Marg we call this collectively "grossness" or solidity.

After long and sustained research it was observed that some of the psychological traits of an Abhyasi were not conducive. To progress towards the final goal of realisation. To remove the undesirable traits, a process—say Psychic or spiritual has been discovered. This is "Spiritual or yogic Transmission by the Master or a Preceptor, which acts as Psychic cleansing agent. The mind of the abhyasi becomes calm and meditative. Our ancients had glimpses of this method. But there was no definite scientific technique for using the same on every individual, let alone groups of individuals or large "numbers of people. In individual cases also the results were problematic. No definite results could be expected or anticipated.

Our revered master Shri Ram Chandraji Maharaj of Shahjahanpur has perfected this technique of Yogic transmission to such an extent that a person can be trained and act as a spiritual guide or preceptor, within a short time. The process of transmission is scientific and satisfactory results can be anticipated in due course.

This method is an innovation of the Raja Yoga of Patanjali. The transmission of spiritual or phychic energy by Master or a Preceptor ensures success upto the full realisation of the goal. It has been observed and proved beyond doubt that no aspirant can grow in spiritual stature without this external help from the competent agency of the Master or the Preceptor.

The Uniqueness of Sahaj Marg is its process of Yogic transmission or as usually known, Pranahuti'. It is the sacrifice on the part of the Master or the Preceptor for the spiritual uplift of the Sadhaka or Abhyasi. It removes the dross grossness or solidity from the mind of the Abhyasi and renders it quiet, imparts poise and creates mental condition, which helps him on the path of self-realisation.

Sahaj Marg is very simple, yet most scientific and sure to bring the desired effect in the Abhyasi's outlook and spiritual progress. This process of Yogic transmission is a most revolutionary method for achieving spiritual progress in very short time. Uptill now, to remove or modify the undesirable propensities of the past birth was a great hurdle which used to exhaust whole life of an Abhyasi with arduous efforts. But by this method of Yogic transmission, thanks to our most Revered Babuji, it takes remarkably short time and the Abhyasi is

freed to go ahead with progress on the spiritual path. Yogic transmission process opens an altogether new era in spiritual technology. This technique is natural and scientific and universally applicable for all humanity without distinction of caste, creed or sex.

The yogic force is universal and omnipoitent that when suitably directed and focussed by the Master or a Proceptor, it can work effectively for a group individuals of any number. The preceptor is just like a radio transmitter, the rays of which can be received by any number of receivers. There is no limitation to the number of recipients or aspirants receiving the transmission.

At present the technique of Yogic Transmission is utilised in few selected places where trained preceptors are doing pioneering work.

Recollect the days when Dr. Faraday, the father of the modern electric technology was demonstrating the Principle of static electricity with pith balls and electrostatically charged bodies. The scientists of that age were sceptic and scoffed of at the very idea that a particular substance when rubbed with a particular fabric gets charged electrically and attracts certain specified substances. The sceptic could not visualise the possible potential development of the experiment. One sceptic asked "what is the use of this electricity? Dr. Faraday smiled and said "what is the use of a child?" This applies equally to the attitude of some Critics of Sahaj Marg.

So, the Yogic Transmission process has a great future and will play an important role in reforming humanity. The technique of special transmission, when further developed and

perfected, will be universally accepted and used in every institution dealing with problems of humanity and ts reconstruction or reformation. It will be taken as the only method improving the lot of humanity aspiring to self-realisation. Even in educational systems, if accepted, this will pave and smothen the way of youngsters on the path of spirituality. Herein lies the remedy for the problem of evil which has been baffling the talents and efforts of saints, spiritual and soci-L. al reformers for ages. Saints have come and saints have gone. yet the problem of evil remains-rather horribly augmened. With the spread of Sahaj Marg technique, the problem of evil can be tackled at the very root, The seed of the evil can be shot by the unfailing ray of the Yogic energy from the master or the preceptor. I may call it ray of spiritual laser.\* It is necessary to make a detailed study of its nature and behaviour under various types of condition, physical as well psychological. Its effects and reactions with numerous types of aspirants, man and woman, old and young. healthy and diseased-willing or hostile - Not only this but the aspirants who are on the various levels of progress can possibly react differently depending on their original start. For, every individual aspirant on the path is poised on different steps on the ladder of spiritual progress.

We have got already a Research Institution at Tirupati It was most ably conducted by late Shri Varadachari ji". It we in Sahaj Marg aspire to send this messsage of efficient spiritual re-generation into all nooks, and corners in India-leave alone the world-we may require quite a large number of centres and research institutes. We may call these as Sahaj Marg Institutes and Laboratories for spiritual

technology, where basic principles of spiritual technology regarding Yogic transmission can be taught and further ideas for their promulgation and imbibing by every Sahaj Marg aspirant can be studied. The Task is not simple. It is a challenge to all the followers, aspirants and believers in Sahaj Marg. Let us pray to our Grand Master and the Almighty to inspire us for the task ahead.

# श्रद्वेय 'बाबू जी' की 'वायम रियल' से अनुदितः

( अनुवादक - डा० ए० बी० जाजोडिया एम० ए०, पी-एच० डी०, बम्बई )

### मैरा ग्रस्तित्व

10

C)

L

मेरा जीवन शाब्दिक अर्थ में 'जीवन' नहीं कहा जा सकता। अगर मैं उसे केवल 'होने' की एक अवस्था कहूं तो वह 'शाइवत अस्तित्व' है। यदि वह उससे भी आगे की बस्तु है तो उसे आप चाहें जिस नाम से पुकार सकते हैं। जब ऐसा है तो फिर मेरी चेतना को तभी फिर से होश में लाना मुमिकन है, जब उसे एक भाटका दिया जाये। लेकिन अभी ऐसा भाटका लगा सकने बाले शायद ही कोई हों यद्यपि मेरा विश्वास है कि समय आने पर इसका भी विकास हो जायेगा ऐसे सामर्थ्यं की प्राप्ति आन्तरिक अवस्था में निमग्नता के विकास द्वारा अथवा अपने अहम् के अत्यविक सीमा तक निषेध (क्षय) द्वारा हो सकती है, जब कि व्यक्ति ऐसा हो जाये जैसा कि 'नहलाने वाले के हाथ में मुदी'।

इस स्थित का ग्रारम्भ इस ग्रास्था ग्रीर विश्वास होने के साथ होता है कि सद्गुरु से प्राप्त हर चीज नितान्त उपयुक्त ग्रीर ग्रानन्दप्रद रूप में स्वीकार है। किन्तु ग्रभी यह केवल पायिक ग्रवस्था ही है जिसे हम ग्रामे चलकर बनने बाली श्रद्धा की इमारत की ग्राधार — शिला की व्यवस्था ही कह सकते हैं। कुछ नीचे स्तर पर यह एक भद्दे रूप में सामने ग्राती है, जिसकी पृष्ठभूमि में ग्रात्मोत्थापन का भाव निहित रहता है। वैसे यह भी कोई बुरी बात नहीं है।, क्योंकि ग्रप्राप्त से तो किचिन्प्राप्त ही ग्रच्छी। जब ऐसी की भावना ग्रात्म — विस्मृति में इड़ प्रतिष्ठा प्राप्त कर लेती है, तब वास्तविक श्रद्धा बुद्धात होती है। इस प्रकार की श्रद्धा विकसित कर लेने के बाद ग्रभ्यासी ग्रपने गुरुदेव में जो कुछ है, उसे पूर्णतः ग्राह्मसात करता हुग्ना उनके कदम व कदम चलने लगता है। इतनी ऊँची कक्षा बहुत ही कम लोग प्राप्त कर पाते हैं,

पर इसका मतलब यह नहीं कि लोग उसकी प्राप्ति वे लिए प्रयत्न करना ही छोड़ दें। अधिकाँश लोगों की अगित उनके श्रहम, कुटुम्ब, तथा समाजंश्यादि से संबंधित विचारों में फंसे रहने के कारण रकी रहती है। वे लोग अभ्यास की अनेक योजनाओं पर योजनाएँ बनाते चले जाते हैं, पर मन की स्थिति में फेर बदल या सुधार लाने का कभी प्रयत्न ही नहीं करते। उनके सबसे अधिक लाभ की बात इस श्रोर घ्यान देना है। दूसरों की भलाई का काम करना जरूर एक अच्छी बात है, पर उसके पहले स्वयं अपनी आदिमक उन्नित का प्रयत्न करना तो और अधिक आवश्यक है। ऐसा करन से मानुसिक संतुलन लौट अ।येगा जिससे सारे उद्योगों में बड़ी प्रगति सध सकेगी। इसे परमेश्वर की सबसे बड़ी देन समभना चाहिये। ईश्वरीय कृषा उसकी ओर आपही मुड़ती है जो अपने को उसका वास्तविक पात्र बनाता है। इसलिये हृदय में अन्तिम लक्ष्य की स्नता जागरुक श्रनुभूति रखते हुए अपन आदिमक विकास का प्रयत्न करते रहना ही सबसे अधिक महत्व की बात है।

00

0 (

CO

दूसरा प्रश्न यह उठता है कि साधक को किस प्रकार ग्रादमी बनना चाहिए। दुनिया के ग्राकर्ष गों की ग्रोर से मुँह फेर कर, केवल एक ही लक्ष्य से मतलब रखते हुए हर घड़ी केवल उसी के बारे में सोचता रहें जिससे लक्ष्य प्राप्ति में सहायता मिल सके। ऐसे साधक को ग्राने उद्देश्य की सिद्धि कर वाने में काविल गुरु मिले विना नहीं रह सकता। ऐसा साधक श्रवान्तर विचारों के बहाव में बहकर श्रपनी राह खो नहीं सकता। वह तो सही मार्ग पर कायम रहते हुए अपनी साधना में हढ़ता से मग्न रहता है। जलती हुई लगन उसे ग्रागे बढ़ाती है ग्रीर हर घड़ी वह प्रगति को तेज करने के नये रास्ते ढूढ़ता रहता है। उसके ग्रन्तर की ज्योति उसका मार्ग प्रशस्त करती है। यहां सफलता की वह कुँजी है जिम पर महात्माग्रों ने सबसे ग्राधक बल दिया है। संक्षेप में, निश्चित सफलता के लिए कुल ग्रावश्यक वस्तुएँ है जलती लगन, उपयुक्त उपाय ग्रीर सच्चे प्रयत्न।

कोई अभ्यासी शून्य स्थित या उससे भी आगे कैसे पहुँच सकता है ? सर्वप्रथम तो वह ऐसे गुरु की कृपा से ही संभव है जिसने स्वयं वह स्थिति प्राप्त करली हो । अब गुरु को कृपा करने को बाध्य करने के लिए अपने भीतर आन्तरिक प्रेम और श्रद्धा भर लेने की आवश्यकता है ।

ज्ञास्य ति की प्राप्ति के लिए सबसे महत्वपूर्ण भ्रावश्यकता है ऐसी जिलती हुई लगन की जो बढ़ते बढ़ते ग्रधीरता भरी वेसब्री का रूपूले ले । साथ ही साथ सचने प्रेम श्रीर श्रद्धा तो होनी ही चाहिए। जब दिल में प्रेम भरा होता है तब वेसकी तो अपने अप ही आ जाती है। कम वेश का इस सिनसिले में खास महत्व नहीं है न्यों कि जैसे समय बीतेगा, उसमें वृद्धि ही होगी । अब उन ह बारे में क्या कहा जाये जो कड़ाई या उलहने का एक शब्द कहते ही चिढ़ या छिड़ जाते हैं। इससे तो यही साफ जाहिर होता है कि दे अपने अहम् के फंदे से छू:ना नहीं चाहते । या फिर श।यद वे ऐसा भी सोचते हों कि उन्हें सही राह पर लगाना और ऊंची कक्षाओं तक उठाना वगैरह सब मेरा ही कर्तव्य है । कुछ हद तक यह बात सही है, पर उन्हें यह भी तो सोचना चाहिए कि सब कुछ पाने के लिए उन्हें अपने को लायक भी तो बन।ना है। मुक्ते ग्राप सब की चिन्ता है, पर वह मेरे ग्राबश्यक कत्त विशे के दायरे के भीतर ही समानी चाहिए। मैं हर आदमी को 'ग्रहम' नष्ट करने के मार्ग पर चलाने की कोशिश करता हूं, पर वे उसके सीधे - सादे प्रारंभिक उपायांभी करना नहीं चोहते। ग्रीर मुभे ऐसी स्थिति चला लेनी पड़ती है । मैं इस बिषय में बहुत बचा - बचा कर बोलता हूं ताकि उन्हें बूरा न लगजायः।

यह तो निक्चित है कि केवल ईक्वर ही शून्य स्थिति और उसके भी भ्रांगे की सब कक्षाएँ प्रदान कर सकता है। पर जहां तक मेरा खुद का सबाल है, मैं ग्रांपको विक्वास दिलाता हूं, मुक्ते तो सब कुछ अपने गुरुदेव से ही मिला। अलबत्ता मैं ईक्वर का अत्यन्त कृतज्ञ हूं कि उसने ही गुरुदेव की ओर मेरा भुकाव बढ़ाया। गुरुदेव या ईक्वर दोंनों में से किसी की कृपा प्राप्त करने के रास्ते अलग अलग नहीं हैं। इस तरह मैं अपने आप ईक्वर प्रेम तक पहुँच गया जो जीवन का सर्वोत्तम वरदान माना जाता है। हालांकि यह उपाय बहुत ही अनमोल और सबसे कारगर है, फिर भी इसका उपयोग करने बाले कम ही मिलेंगे। अपनी लगन को तेज करने के साथ साथ अभ्यासी को चाहिए कि गुरुदेव के सामने इतना नम्न बनकर रहें जैसे पाठशाला में अध्यापक के सामने विद्यार्थी उसके कर्तव्य का यह बहुत जरूरी अग है। इससे गुरू को कोई लभ नहीं होता पर अभ्यासी की शक्ति बढ़कर उसे ही फायदा होता हैं। असली

गुरु की प्रसिद्धिया सम्मान भूज नहीं होती यहाँ तक कि कुछ संतो ने तो अपनी बाहरी वर्त्ताव में ऐसी चीजे तक रखी जो उनकी ऊची स्थिति के लायक नहीं थी और जिनसे जनसाधारणा में उनकी बदनामी हुई। कबीर जी के बिषय में एक ऐसी ही घटना सुनी जाती है जिससे उन्होंने अपने भूठे चेलों से छुटकारा पाया।

मैं चाहता हूं कि मेरे जीते जी ग्राप सब लोग पूर्ण शून्यस्थिति या उससे ग्रांगे की सर्वोच्च कक्षा तक पहुंच जाँय। सहज मार्ग की प्रभाव शाली पद्धित के सामने यह कोई बड़ी मुश्किल बात नहीं है। मैं दावे के साथ कह सकता हूं कि मेरे ईक्वरीय गुक्देव की कृपा से चलने बाली इस संस्था के ग्रलावा, ग्राध्यात्मिक उन्मित की ऐसी उत्तम शिक्षा ग्रीर कहीं नहीं मिल सकती। साथ ही यह भी सच है कि ग्रात्मलाभ के ऐसे प्रशस्त राज मार्ग पर चलने बालों की संख्या भी हर युग ग्रीर काल में बहुत थोड़ी रही है। जिनके भाग्य में मुक्तिलाभ का लेख है वे ही उत्सुकता ग्रीर उत्साह के साथ इस ग्रीर ग्राक्षित होते हैं।

भ्राजैकल के जैमाने में पूर्ण मुक्ति की इच्छा रखने बाले सच्चे साधक बहुत ही कम मिलते हैं । सांसारिक सुख तथा ऐश्वर्य सरीखे स्नाकर्षगों के सामने ऐसे लक्ष्य को लोग नगण्य मानते हैं । इधर उधर भटकते साधु -संन्यासियों द्वारा दिए जाते अनेक प्रलोभनों से उत्पन्न मुठे खयालो से हमारी बिवारशक्ति एकदम धुंधली हो गई है। हरदर्जे की निकृष्टतम जड़ता म्राती जा रही है, जो हमें ठोसतापूर्ण ( भईं, जड़ स्राचार विचारों की तरफ बहाये ले जा रही है । लोग इन वाहरी रीतियों में श्राकंठ डूबें हुए हैं । उनमें से बाहर निकलकर सही रास्ते की ग्रीर बढ़ने का प्रयत्न करना उनकी शक्ति ग्रीर ग्रीकात के बाहर की बात हैं। इससे बेहतर तो यह था कि वे कूछ भी शुरू न करते ताकि मौका मिलने पर किसी सद्गृह को अपने आपको समर्पंग तो कर सकते । भोड़े ढंग से बनाई हुई मेंज - कुर्सी से तो कोरी लंकड़ी का लट्टा ग्रच्छा जिसे मन पसंद ग्राकार तो दिया जा सकता है। बनी हुई चीज के लिए तो यह ग्रसंभव है इस दिशा में पतन ग्रपनी परिसीमा तंक पहुँच चुका है; यहाँ तक कि विल्कुल धनीश्वरीय काम एवं रीतियों को ही लोग घार्मिक श्रीर ईइवरीय समभने लगे हैं। ईइवर की कड़ी नजर श्रब पूरी शक्ति के साथ इस ग्रोर मुड़ रही है। निकट भविष्य में जो गुजरने वाला है

उसकी शायद लोगों को कल्पना भी नहीं होगी। ग्राम तौर पर ईश्वर किसी को ग्रपनी शक्ति समयानुसार ग्रावश्यक उपयोग के लिए देने के बाद उसके कियाकलाप में कभी हस्त क्षेप नहीं करता। इस सिलसिले में जो काम मेरे जिम्मे ग्राया है उसमें ईश्वर की पूर्ण करुणामयी कृपा मिली हुई है क्योंकि मैं पूर्णत्या ग्रपने गुरुदेव की इच्छा ग्रीर ग्राज्ञा से प्रेरित हूं। इसलिए ग्रब इस बारे में गुरुदेव के हुवम की ही राह देखी जा रही है।

एक ग्रड्चन मेरे सामने ग्रीर भी है। मेरा ग्रिंघिकांश समय ग्राप सब लोगों के साथ काम करने में ही बीत जाता है। इसलिए सार्वजिनक प्रकार का इंश्वरीय कार्य करने के लिए ग्रावश्यक समय मुफे मिल नहीं पाता। मुफे ग्रावश्यक रूप से इतना ग्रिंघिक व्यस्त रखने वाले कौन हैं? उनमें ग्रिंघिकांश ऐसे लोग हैं जिनमें ग्रात्म लाभ की सच्ची लगन वित्कुल नहीं है। ग्रगर वे वास्तविक ग्रथं में 'शरगागत' होने का इन्तजाम कर सकें, तो मेरा बहुत सा समय बच सकता है। मै मानता हूं कि उन्हें भी ईश्वर-प्राप्ति की इच्छा है, पर वे उसकी प्राप्ति के लिए प्रेम ग्रीर श्रद्धा के साथ सच्चे प्रयत्न करना नहीं चाहते। मेरा तो यह काम ही मुकरंर किया गया है, इसलिए मुफे उनके ऐसे व्यवहार से बित्कुल भी बुरा नहीं लगता। ग्रगर मेरी सारी सेवा का ख्याल रखते हुए भी वे मुफ पर दया करें, तो भी मेरा बहुत सा समय बच सकता है, जिसे मैं दूसरे कामों में लगा सक्ँ। ग्राम्यासी को जैसा बनना चाहिए, उसकी कोशिश ग्रगर वह खुद करे तो मेरी ग्रोर से तो सहायता ग्रापने ग्राप मिलनी शुरू हो जाती है।

पूर्ण शून्यावस्था की प्राप्ति का मतल है ग्राखिरी हद तक विल्कुल खाली (रिक्त) हो जाना, हालाँकि सम्पूर्ण रिक्तता या खाली होना भी ग्रसंभव है। पर शून्यता की ऐसी ग्रवस्था को जिसमें ग्रपने ग्रापको भुलाया जा सके, पूर्ण शून्यता मान लेना चाहिए। इस ग्रवस्था में बड़ी भावी ग्रवतारी पुरुषों से भी ग्रिधिक शक्ति ग्रा जाती है। इस प्रकार विकसित की हुई शक्ति को ब्रह्मा, विष्णु ग्रीर महेश तक नहीं जीत सकते। हमारे सहज मार्ग में ग्राम तौर पर इसी की प्राप्ति का मार्ग बताया जाता है। ग्रारम्भ से ही ग्रभ्यासी धीरे-धीरे रिक्तता की ग्रोर बढ़ने लगता है। पर इसके लिए उपयुक्त गुरू की ग्रावश्यकता सर्वीपरि है।

(8)

( 및 )

0 4

D 40

ž #.

यह तो निश्चित बात है कि इतनी उच्च कोटि तक पहुँचा हुम्रा व्यक्ति पूर्णंत: यह ईश्वर के इशारे पर चलता है। गुरुदेव के माध्यम से दैवी इच्छा उसके भीतर इस हद तक काम करती है कि एक पल भर भी वह उससे मलग नहीं हो सकता। दूसरे शब्दों में वह पूर्णंतया गुरुदेव की इच्छा के सहारे ही रहता हैं। इस प्रकार इतनी उच्चतम कक्षा का म्रधिकारी वहीं बन सकता है जो गुरुदेव को पूर्णं म्राह्म-समर्पंण कर सके। फिर यहाँ से तो म्राह्म या प्रवेश मात्र होता है इसके म्रागे म्रोर कहां तक जाना है उसका तो किसी तरह मन्दाज ही नहीं लग सकता।

शून्यत्व की स्थिति प्राप्त कर लेने के बाद भी इतनी मंजिल तय करनी ्र बाकी रहती है कि जिसके लिए लाखों वर्ष भी पूरे न पड़े। इसका श्रन्तिम छोर कहाँ श्रीर किस प्रकार श्रायेगा, यह तय करना श्रत्यन्त कठिन है। लोग मेरे इस कथन से शायद सहमत नहीं होंगे। वे कह सकते हैं कि श्रगर में श्रन-श्रस्तित्व को ही श्रमली श्रस्तित्व बनाता हूं, तो वह खाली या भूठा ही होगा। कुछ हद तक उनका कहना युक्ति संगत हो सकता है, क्योंकि जिसका श्रस्तित्व कायम है वह श्रन-श्रस्तित्व का श्रन्दाज कैसे बता सकता है। श्रसल में यह चीज श्रन-श्रस्तित्व का एक धूँचला प्रतिबिम्ब मात्र ही है। श्रगर ऐसे प्रतिबम्ब का स्पर्श न हो तो उसे शून्यत्व की पूर्णता मान लेना चाहिए। पर ऐसी स्थिति शायद बड़े से बड़े संतों की भी पहुँच के परे की चीज होगी।



# हम अभ्यासी हैं।

( सुश्री कस्तूरी चतुर्वेदी, मोदी नगर, उत्तर प्रदेश )

10 O

0,0

हम नन्हें बालक हैं। मां के बिना दिन को चैन नहीं रात का गुजारा नहीं। भूख लगी है तो मां चाहिए. नहाना है तो मां चाहिए। किसी की फटकार से छुपने के लिए भी माँ का स्नेहाचल चाहिये। मां की वात्सस्यमई निर्फारिग्री में बहकर हम उससे निर्भय हैं, बेपर्द हैं। यह तो हुई संसार में पलने के लिये, बढ़ने के लिए हमारी आवश्यकता। ऐसे ही जीव जो माँ (ईश्वर) से बिछुड़ गया है, भौतिक—आवश्य आहे लेने से उसे 'देख नहीं' पा रहा है परन्तु बेचैन है, दुखिया हैं माँ के बिना उसे अब क्या करना चाहिये? 'उसके' ही (ईश्वर के) स्मरण का अभ्यास। इयोंकि संसार में आये प्राणीमात्र किन्ही न किन्ही श्रांखलाओं में बद्ध हैं। और संस्कार रूपी श्रांखलाओं की जकड़न ही हमारे यहां (संसार में) आने का कारण है। इन तमाम संस्कार रूपी श्रांखलाओं का कारण होता है मन का अयोचित अभ्यास मन अभ्यास का दास है। जब इसका अभ्यास उत्टी और दुरूह राह पकड़ता है तो हम भोग और दुख रूपी जकड़न से जकड़ते ही चले जाते हैं। जब हमारे मन का अभ्यास सही और सहज राह पकड़ता है तो हम इन तमाम श्रंखलाओं से मुक्ति पाते हुय सरलता के परम सुद्ध की और निरन्तर बढ़ चलते हैं।

तमाम उम्र ग्रभ्यास में ही न्यतीत हो जाती है परन्तु मैंने देखा है कि मनः स्थिति इस तरह की कहीं बन पाती है इसका क्या कारण है ? जहाँ तक मेरी खोज है तो कारण यही मिलता है कि हमारा ग्रभ्यास लक्ष्य-विहीन होता है। कभी कामना की भी तो माँगा कि 'बच्चे ठीक हो जायें, शरीर ठीक हो जायें, ग्रमुक कष्ट है दुर हो जाये। इससे कष्ट भी दूर नहीं होते वरन् उल्टे कामना पूर्ण न होने पर हृदयों में ईश्वरीय शक्ति का महत्व घट जाता है ग्रीर हम लक्ष्य से ग्रीर दूर हो जाते हैं। हम ग्रभ्यासी हैं, साधक हैं, हमारा लक्ष्य केवल ईश्वर— प्राप्ति ही होना चाहिये। हां हमारे लक्ष्य की पूर्ति में जो बातें ब श्वक हैं, चाहें वे बीमारी व कष्ट ही हों उन्हें 'उसके' सम्मुख रखते चलें तो वे ग्रवश्य कम भी

होते हैं श्रीर हमें लक्ष्य-प्राप्ति की राह में बढ़ने में सहायता श्रीर (ईश्वरीय) शक्ति दोनों ही मिलती हैं। जब हमारा श्रम्यास लक्ष्य-विहोन होता है तब हमें 'उसकी' निकटता की महक तक नहीं मिल पाती है श्रीर हम अपने श्रम्यास या साधना की श्रांखला में बद्ध हुये ज्यों के त्यों ही यहाँ से चले जाते हैं। उसलिये हमें वास्ता केवल 'वास्तविकता' से रखना चाहिये श्रीर श्रपनी रहनी ऐसी बनाना चाहिये कि पृथ्वी की छाया सूर्य तक न पहुँच सके।

35

4

0 0

वास्तविक ग्रम्यास [साघना] द्वारा हम ग्रपने ग्रीर उसके [साध्य के] बीच की दूरी नापते हुये, 'उसकी' निकटता का स्राभास पाकर स्राशान्वित स्रौर म्रानन्दित होते हुये तीन्न गति से उधर ही बढ़ चलते है। जब हम दिल्ली या कहीं जाते हैं तो हमें मायलेज द्वारा पता चलता है। इसी प्रकार हृदय में जितना हम 'मालिक' का सामीप्य अनुभव करते हैं उसी से हमें यह अन्दाज लगता जाता है कि हम 'लक्ष्य' के कितने समीप पहुंच गये हैं अथवा लक्ष्य से हम कितने दूर हैं। म्राघ्यात्मिक-उन्नति के सारे स्तर stages) इसी बढ़ती हुई सामीप्यता एवं उससे एकता के दायरे में स्राती हैं। स्रागे यही दायरा टूट जाने पर हम श्रसीस में जा मिलते हैं। सामीप्यता का अनुभव इतना स्वाभाविक होता है कि हममें से प्रत्येक ग्रम्यासी को इसका ग्रन्दाजा लगता जाता है। सामीप्यता का सेंक हमारे श्रंतर एवं वाह्य के समस्त मायिक बनावटीपन की बाहर निकालता चलता है ग्रौर ग्रक्सर हम मिलन की गृदगृदाहट से पुलक उठते हैं। ईश्वर-प्राप्ति की ग्रौर निकटता ग्रीर मिलन के ग्रदाज का पता हमें उसकी सामीप्यता का ग्रनुभव ही देता है। उसकी सामीप्यता का अनुभव इतना सुखकर होता है कि हम घीरे-घीरे हृदय में उसी सूख को लिए एक गहराई की दशा में पैठते जाते हैं। यह गहराई उसकी निकटता प्राप्त होने का प्रमाण है। यही गहराई ग्रागे चलकर इतनी सकरी होती जाती है कि पहले तो हम समस्त में उसे देख पाते थे, 'उसके' होने का ग्रंदाज पाते थे फिर यह हम्रा कि यह गहराई सकरेपन में बदलने लगी ग्रौर हम यह पाने लगे कि श्रब केवल हम श्रीर 'वह' दो के हो चलने का मार्ग रह गया। किन्तु मार्ग की सहजता श्रीर स्वच्छता बढ़ने लगती है। कहीं कहीं भी बेकार विचारों का भाड़ भंखार हमारे लिये बाधक बनने नहीं ग्राता है। वरन्ः यह हाल हो जाता है कि "चलना राह नाजुक है, हमन सर बोफ भारी कया।" सत्य ही 'वह' हमारे हिरदयों का सारा बोभ उतार कर हमें हल्का कर देता है। इस हल्केपन को हममें से प्रत्येक अनुभव कर पाता है। ग्रब एक विशेषता हम

श्चाने में ग्रौर पाने लगते हैं कि वाह्य से संकुचित होकर हम ग्रन्तराहमा के विस्तार में फैलने लगते हैं। परन्तु यह जरा सूक्ष्म होता है इसलिये कभी हम भ्रम्यासियों की ग्राँव से ग्रोभल सा रहता है। यही ग्रन्तर का फैलाव बढ़-कर कमशः हमें समस्त में फैलाव देता चलता है। ग्रीर भी ग्रागे बढ़ने पर यही स्थिति सर्वव्यापकता में बदलने लगती है। गोया कि भ्रपने प्रिय (ईश्वर) के मिलन की एक विशेषता रूपी कड़ी से हम सम्बन्धित हो जाते हैं। ग्रागे 'श्री बाबू जी' ने मुक्ते लिखा था कि जिस स्तर की लय-ग्रवस्था हमारी होती ज ती है उसी मिकदार में हमें बका (परिपक्वता) ईश्वर के दरवार से 🏡 मिलती है अर्थात् जो चीजों और शक्ति हमें मिलती है उन पर हमें मिल्कियत (mastery) मिलती जाती है। क्या खूब है कि गये थे भिखारी बनकर, सिमटे से हृदय का प्याला लेकर 'उसके' सामने खड़े रहे; उसने ? माँगना तो छुटाया ही ग्रीर इतना दिया कि हम दूसरों को भी दे सकें। साथ ही ऐसा ग्रात्म-विश्वास भी हमें ग्रपने ग्रन्दर मिलने लगता है क्योंकि जिस स्तर का 'उमसे' योग होता जाता है, लय-ग्रवस्था होती जाती है उसी हिसाब से 'उसकी' शक्ति से भी हम सम्बन्धित हो जाते हैं। इष्ट के सामीप्य को पाकर हमारा ग्रंतस स्वतः पुकारता है "वे तो हैं हमारे ही, हमारे ही, हमारे ही, ग्री, हम उन्हीं की, उन्हीं की, उन्हीं की हैं।" हमारे ग्रन्तर में स्वतः ही एक इढ़ता घर करने लगती है, एक अनोखा ग्राहम-विश्वास हममें प्रमुप्ते लगता है। एक ग्रमोखी भोली चाह हममें विकसित होने लगती है। पून: पून: एक पुलक से हम पूलक उठते हैं, रोमाञ्चित हो उठते हैं। क्यों ? प्रिय के पावन सानिष्य का ग्राभास हमें मिलने लगता है। यही माप हमारे ग्रन्दर मिलन की तड़प को ग्रीर बढ़ाती जाती है। हमारे 'श्री बाबू जी' कथन हमारे ग्रेंदर चरितार्थ हो उठता है कि ''तड़प अपना रास्ता खुद टटोल लेती है।'' कैसी ग्रनूठी रहनी हो जाती है कि "तुभको चाहने वाले, हर चाह से बेज़ार हो जाते हैं ग्रीर यही कहना पड़ता है कि ''प्रियतम तेरी याद में मैं जार जार रोपा हूं।" लेकिन उधर से घ्वनि श्राती है कि "जब तू रोता है मै हँसता हूं, जब तू हैंसता था, मैं रोता था।" ऐसा क्यों ? क्यों कि जब मै रोया (तेरी याद में) तब उसे यह प्रसन्नता हुई कि बच्चा माँ (लक्ष्य) के लिये रोयेगा तो मंजिल खुद दौड़ी ग्रायेगी। जब मैं संसार के ग्रनित्य सुखों की भून भूलैया में पड़ा हँसताथा खुदा होताथा, तब 'वह' रोबा कि सहय सहज

मार्ग को भूलकर उसका ही मैं अब उलभन में उलभ गया हूं। यह तो हुई 'उससे' (लक्ष्य) से सामीप्यता की बःतें।

D C

\*

अब और आगे बढे तो रह रहकर लगने लगता है कि काम करते करते चलने फिरते भी यह विस्मृत हो जाता है कि मैं कहाँ हूं? जब होश श्राता है तो लगता है कि मानो मैं कहीं से लौटी हूं। इस विषय में हमारे 'श्री बाबू जी महाराज' ने लिखा था यह उसकी (forgetful state) है। घीरे घीरे जहाँ तक हम कभी कभी पहुँचने का पता पाते थे वहीं सुक्ष्म रूप से हमारी रहनी होने लगती है। हमे पता लगने लगता है कि यहाँ संसार में रहते हुये भी हम वास्तव में कहीं ग्रौर रहने लगे हैं। मानो हमने उसकी सामीप्यता के दूसरे चरण में कदम रख दिया है अर्थात हमें [प्रियतम के | सालोक्य की प्राप्ति हो गई है। लेकिन दिल्ली तो ग्रभी दूर है। रहने के उसका सालोक्य मिल गया परन्तू प्रिय क़ैसा है, कब दर्शन होंगे, कब उससे मिलन होगा यह तड़प तो अब और भी उभरती ही आती है। चैन नमस्कार कर जाता है। रात कभी होती नहीं दिन कभी ग्राता नहीं। रात-दिन का भेद ही समाप्त हो जाता है। सब कुछ मिटने लगता है। यहाँ तक कि संसार के लोगों की शक्ल भी मिट जाती है। संसार छायावत् की भाँति प्रतीत होने लगता है। हम वास्तविकता की स्रोर बढ रहें हैं इसका यह स्रोर प्रमाण हमारे अनुभव में मिलने लगता है। हमारी गति अत्यन्त सरल और पवित्र हो जाती है: जिधर से हम निकल जाते हैं मानों उधर ही एक पावन धारा बह उठती है और हम स्वयं ऐया अनुभव कर पाते हैं। शक्ल का बन्धन टूट जाने से समस्त के प्रति मानों घृए। का बीज दग्ध हो जाता है। मानों माया का एक ग्रीर ग्रावरण उत्तर गया। हम ग्रीर ऊपर उठते हैं ग्रर्थात सब हमें ग्रपने से ही प्रिय लगने लगते हैं। जड़ चेतन सबमें एक भाव भासने लगता है। विश्व-प्रम (Universal love) का अध्याय खूल जाता है। लेकिन इस स्थिति में पैराव भी तो होना है। क्या होता है कि सालोक्य की स्थिति में बैंठने पर हमें प्रत्येक ग्रोर से हर गति से उसकी ही खबर मिलने लगती है क्यों कि ग्रबतो प्रियतमा [ईइवर] का अत्यन्त सामीप्य, 'उसका' लोक ही रहने को मिल गया। सब ओर निर्वांग की सी महक ग्राने लगती है। ग्रब वाहय का ग्राना जाना बन्द ही हो गया क्योंकि हब्दि 'उसके' ही पीछे भागने लगी यह नशा इतना बढ़ा कि धीरे धीरे यह स्थिति भी विस्मृत होने लगी कि हम उसके ही लोक में रहते हैं।

ग्रव मानों हम कुल ग्रांख ही बन गये। ग्रंतस ? जो पुकारता था कि "दर दिवार दःपन भये, जित देखुँ तित तोय", ग्रब पुकारने लगा है "जिघर देखा, तेरा ही जल्बा देखा।" यही नहीं ऐसा अचँभा हो गया कि सहसा यह सब क्छ एक स्वप्न सा विस्मृत हो गया और प्रत्येक गति में, मति एवं चित्त में एक अनोखी स्थिरतः ग्राबैठी । ग्राँखे खुली की खुली रह गईं। मृत्यु ने ग्रा दबोचा पर शरीर को नहीं हमको। बबीर की बाएगी स्मरए ग्राने लगी? मन थिर, चित थिर, थिर भया सकल शरीर, ताके पीछे हरि फिरें कहत कबीर कबीर"। ऐसा क्यों न हो ? जब मृत्यू हो गई तब हम अनुभव करने लगे कि ''ग्रंसस् में श्राबाज देकर कोई हमें बूला रहा है। अपने ही लोक में रहने वाले (हम अपने ही ग्रम्यासी) की खोज में 'वह निकल पड़ा है। जिस तिससे पता पूछता है वह कहाँ है, कहाँ है ? यह खबर हम तक (अनूभव के रूप में) आने लगती है। ऐसा ग्राभास होने लगता है कि प्रियतम (ईश्वर) मुफ्ते खोज रहा है। क्यों ? क्यों कि हमारी साधना, हमारा अभ्यास केवल उसे ही प्राप्त करने के लिए था। उनमें ही रत रहने का तो हमने अभ्यास किया है। और एक दिन? 'वह' हमें खोज लता है : तब ? सौय से, खोय से, चके से बेस्घसे वेखूद हुये हमें 'उसके' साथ ही चल पडते हैं। कहाँ ? पता नहीं, चलने का भी होश नहीं, ग्रवगति गति हो जाती है हम अभ्यासियों की । अपूर्व दिव्य, स्थिति अब हमारे अन्दर अनुभव में आती है कि 'प्रिय' की एक टक छिंब देखते देखते हम 'उनमें' ही खो (लय हो) जाते हैं। सहसा 'उनका' रूप हमारा रूप हो जाता है। दर्पंग को स्वयं अपना मुख नहीं दिलाई देता उसी प्रकार 'सारूप्य' की प्राप्ति हो जाने पर हम स्वयं को देख पान में ग्रसमर्थं हो जाते हैं। यहां तक कि स्वयं ग्रपने ही स्पर्श का ग्रनुभव नहीं होता है। सारूप्यता भी मिल गई ग्रीर इसमें बका [परिपक्वता] भी उनके दरबार से हमें तूरन्त मिलने लगती हैं। 'वह' तो मिल गया किन्तू मजा क्या जब हम खो गये । क्रमशः इस स्थिति में भी इतनी स्वाभाविकता हमारे ग्रन्दर प्रवेश कर जाती हैं कि हम स्वरूप को ही सहसा विस्मृत कर जाते हैं। जब रूप नहीं तो सः इटयता का पता कहां ? 'मालिक' तो हमें मुक्ति की स्रोर लिये चलता है फिर रूप का बन्धन कैसा, चाहें 'उनका' ही हो। कोई बोभ ग्राध्यात्मिक-गतियों का भी हमारे विचार में ठहर सके इसकी 'उन्हें' ही गम्य कहाँ। सत्य तो यह है कि किन्हीं दशास्त्रों का लालच लिये ही हम पून: मर जाते हैं। 'प्रियतम' की प्राप्ति में 'उसको' पूर्णारीत्या: ग्रवना लेने में हम मर मर कर जीते हैं।

( ११ )

श्रवे सामने हमें एक नवीन ग्रध्यायं खुला मिलता है कि हम ऐसा श्रेनुभव करने लगते हैं कि हमारा ग्रन्तर, हमारा ग्रपगेक्ष-मन पिघल पिघलकर बिलीन होने लगता है। यहीं से सायुज्यता की दशा का [वास्तविक मिलन] आरम्भ हो जाता है। यद्यपि मैंने संक्षिप्त में केवल हम ग्रभ्यासियों को ग्रपनी उन्नति का पता तौलने के लिए एक छोटा सा हवाला भर दिया है। मुख्य गतियों का द्वार ग्रपनी मन: स्थिति को तौल पाने के लिये। नहीं तो एक एक श्रोष्ट गतियों में जितनी बारीक (सूक्ष्म) स्थितियाँ सामने स्नाती हैं, सबेरे, शाम बदलती रहती हैं उन एक एक के विषय में लिखने के लिए पन्ने भर जायेंगे फिर भी ग्रंत नहीं। 'मालिक' की देन ही इतनी है, वह देते हैं; ग्रीर देते ही चले जाते हैं। ग्रंतर हमारी दृष्टि का हो जाता है कि जब हम ग्रपनी नजरें वाहय-नजारों से नहीं चुरा पाते हैं तो यह सूक्ष्म स्थितियाँ हमें प्रनुभव की पकड़ में नहीं ग्रा पाती हैं। हमारे 'श्री बाबू जी' तो अपनी पावन-प्राम् । शक्ति द्वारा उड़ेलते तो हम सभी के हृदयों में जाते हैं। ग्रब सायुज्यता | मिलन | की बेला ग्रा गई। 'वह' स्वयं ग्रब हमारी बांह पकडकर ले चलने लगा है। इस स्थिति में भिदने में साथ ले चलने वाले तथा दिव्य-गतियों के पसारे के लिये हमारी मन: स्थिति केवल दृष्टामात्र की भांति हो जाती है। इन महान, दिव्य गतियों के इसका हम ग्रानन्द उठा सकें, हमारे ग्रंदर की वह ग्रात्मिक-भोग-शक्ति भी 'उन्हीं' में समा जाती है। ग्रब न कुछ देना है न पावना है इसलिए ग्रंतर की चाह की जान निकल जाती है। तड़प, हमें राह देकर स्वयं भी उनमें ही जा मिलती है। हम पाते हैं। कि हमारी [हमकी] भीमा टूट गई ग्रीर कुछ सर्वेत्र ब्याप्त हो गया। ग्रब 'श्री बाबू जी' को हम लिखने लगे कि जिस स्थान का ख्याल ग्राता है नो लगता है हम वहाँ मौजूद हैं। फिर कोई विचार नहीं रहता है हालत ज्यों की त्यों प्रशान्त सागर सी बनी रहती है। पूजा जहां से प्रारम्भ हुई थी वहीं स्नाकर समाप्त हो गई। ऐसे ही बैठे एक बार मैने 'श्री बाबू जी' से पूछा कि श्राप सामने है फिर भी मुफ्ते दृष्टिगत नहीं होते । बोलते हैं परन्तू ग्राबाज नहीं वरन् ऐसा लगता है कि बहुत दूर से एक मधूर ध्वनि ग्राई ग्रीर चली गई यह सब क्या है ? इस पर जो मधूर स्वर कानों में पड़ा उसका ग्रर्थथा कि रूप कोई भी हो वह matter रस्थूल ही से संबंधित है। मुफ्ते तुम सबको वहाँ ले जाना है जहाँ पर वास्ता केवल ग्रमिलयत से ही है। इतना मैं कहंगी कि ऐसा हो तभी सकता है (ग्रम्यासी) जबिक हमें कोई ऐसा (सद्गुरु) मिल जाये जिसकी घारा ग्राँतिम सत्य Ultimate Reality) में मिल चुकी हो। तभी हम उसी (सद्गृह रूपी)

घारा में िमले हुये, उनकी 'पावन-प्रामाहित द्वारा समस्त वृत्तियों का अर्घ्व मुख पाये 'घारा' में बहते हुये एक दिन उद्गम् (अतिम सत्य) से अवश्य जा मिलते हैं। कबीर की सरस बागी भी यही पाती है कि 'सद्गुरू घारा, निर्मल-घारा वामें वाया खोई रे, बहत 'कवीर' सुनो भई सादो तबही बैसा होई रे ''। यह ध्रुव सत्य है, जहां सत्य (वास्तविकता) का पसारा है। अब इसमें पैराव कहाँ तक होगा कीन जाने, जो जाने सो जाने।

Da

मैंने बाल्यकाल से बहुत सी माधनाऐ साधी हैं, बहुत से योगाभ्यास प्रयोग में लाकर यही सत्य, प्रत्यक्ष पाया कि जो समस्त क्रियाओं के बन्धन से परे है वही साधना ( ध्यान ) मृक्ति - साधना है जो अन्य समस्त साध (इच्छाओं से रहित) हो बड़ी सत्य सावना है जिस घारा लय होकर पैरने में हम समस्त बंधनों से मुक्ति पाय हुये प्रपने हृदय को हल्का फूनका (संस्कारों के साफ हो जाने के कारणा ) स्वतंत्र सा अनुभव करें, चैन की साँस हो जो (भौतिक) साँस हीन हो, कूल भौतिकता रूपी स्थूलता की कैंचुल स्वत: ही ग्रपने नेत्रों के ग्रागे उतर जाये वही साँचा सद्गूरू हैं उसी वास्तविक - धारा में बहते हुये, पैरते हुये हम एक दिन ग्रपने उद्गन् से जा मिलते है। यही उसे ( ईश्वर की पाना ही नहीं बिल्क कूछ ग्रीर भी हैं । श्री बाबू जी के कानानुसार इस स्थान की बका (में परिपक्वता ) हमें उसके (ईश्वर) दरबार से मिलती है : उघर वही आहम विश्वास जो 'उससे' सामीप्यता की दशा में हमें मिला था वही सालोक्य ग्रीर सारूप्यता की प्राप्ति में हममें बढ़ा, पनपा ग्रीर ग्रब इसकी भी सीमा टटकर यह भी असीम' में मिल जाता है। सभी कुछ सीमा में प्रारंभ होकर ग्रसीम में जा मिलता है। ग्रब स्वयं को हम unfailing well में पैरा हुआ पाते हये भी विस्मृत से हो रहते हैं। जब 'वह' ग्रपने काम के लिए हममें चेतना प्रस्फृटित करता है तब हमें ग्रपने में 'उसकी' ही ग्रसीम शक्ति का बोघ होता है। हम सुदृढ़ से, बिना थके, ग्रप्रतिम गाते से उठ पड़ते हैं। कार्य की समाप्ति पर मानो पुन: विस्मृत (सो हो जाते हैं। बस यह इतनी सी चीज जो हमारे में शेष रह जाती है वही जीव और ईश्वर का अंतर बनाये रखती है । वही स्वामी और सेवक का ग्रंतर बनाये रखती है। परन्तू क्या ग्रनूपम रहनी होती है, वैसे कहा जाये की कोई रहनी ही नहीं है। ग्राश्चर्य इस बात का होता है कि हमारी वाह्य चेतना जितनी वाहय कार्यों के लिए ग्रावश्यक होती है वह कभी सोती नहीं वरन स्रोर सजग हो जाती है। बैसे ? यह पता नहीं , पैराव कहां तक है कौन जाने ? जो जाने सो जाने । पहले 'उसे' पाना, फिर जो 'वह' जनाये उसे जानते चलना, लेते चलना, पैठते चलना । फिर ? सब कुछ राह के बरोही की भाँति छोड़कर चले जाना । श्रव ? 'उनकी' देन को केवल साक्षी रूप में देखते चलना । सहसा वह भी विस्मृत हो जाना । यही केवल तौल है हम श्रभ्यासियों के लिए श्रपनं को तौलने की ।



# प्रार्थना एक नवीन विधि की आवश्यकता

(श्री राजेश्वरी प्रसाद श्रीवास्तव, प्राचार्य उजागरलाल इण्टर कालेज, सीतापुर)

PL

6 47

00

सृष्टि के प्रारम्भ समय से ही मानव-मन में ईश-प्रार्थना का विचार विद्य-मान रहा है। जब कभी मनुष्य विपत्ति में पड़ा ध्रपने ग्रपराधों को स्वीकारने श्रीर ईश्वर से दया की भीख माँगने के निमित्त, उसने प्रार्थना का ही पल्ला पकड़ा है। प्रभु के समक्ष ग्रपने ग्रन्तरतम को प्रकट करने के लिए भी प्रार्थना एक उत्तम साधन है। परन्तु श्राज दशा कुछ श्रीर है। प्रार्थना ग्रपना प्रभाव ही नहीं दिखाती श्राय: लोग यही कहते सुने जाते हैं। गज की पुकार पर भगवान नगे पैर दौड़े थे। ग्रजामिल का उद्धार मरण-समय पर 'नारायण' नाम लेने मात्र से हो गया। यह सब ग्राज क्यों नहीं होता? लोग कहते हैं, कि प्रार्थना तो करते हैं किन्तु इससे ग्रधिक भला नहीं होता। वस्तुतः लोग प्रार्थना का तारपर्य ही समक्ष नहीं पाते हैं। ग्रतः वह निःसार सी लगने लगी है।

एक समय प्रार्थना से जो हो जाता था, ग्राज वह क्यों नहीं होता ? प्रार्थना ग्राज किन ग्रीर सारहीन क्यों लगने लगी है ? इसका उत्तरतो यह है कि मनुष्य ग्राज प्रयोजनवादी वन गया है ग्रीर भौतिकवाद के माहात्मय में डूबा हुग्रा है। यदि उसे सहायता की ग्रावश्यकता पड़ती है तो ईश्वने मुख़ न होकर वह उनके पास दौड़ता है जो समाजवाद, पूंजीवाद, ग्रराजकतावाद ग्रादि को ही सब रोगों का उपचार मानते हैं। यह यही सोचता है कि यही उसे ईप्सित सुख-सुविधा ग्रीर ज्ञान प्रदान कर सकते हैं। ग्राज के इस भौतिकवादी ग्रुग में विश्वास व्यग्रता ग्रीर ग्रम के मध्य पड़ गया है। ग्राज के इस भौतिकवादी ग्रुग में विश्वास व्यग्रता ग्रीर मिन के मध्य पड़ गया है। ग्राजिक बातें तो बनों की होकर रह गयी हैं— नगरों में वह कहीं नहीं मिनती हैं, क्योंकि वहाँ तो दूषगा ग्रीर कोनाहल ही है। ध्यान का विचार तो ग्राता ही नहीं। दिव्य हिष्ट (flash of insight) को मनोवैज्ञानिक पहलू ही मानकर स्थाग दिया गया है।

श्राज हमारी मुख्य कठिनाई, इस संबंध में, केवल यह है कि हम प्रार्थना करने का तरीका ही भूल बैठे हैं। कहने का तात्पर्य यह है कि प्रार्थना तो सार- हीत नहीं हुई है, हाँ हमारे तरीके विषरीत हो गये हैं : इसका मुख्य कारण है— विचाराभाव :

संसार तो तीव्रता से पुराना परिधान उतारता जा रहा है। विज्ञान के चमत्कार बढ़ते जा रहे हैं। पुरानी ग्रास्थायें ढहती जा रही हैं। नयी को हम पकड़ नहीं पा रहे हैं। संक्षेप में हम ग्रपने को बदलती हुई परिस्थितियों में ढाल नहीं पा रहे हैं। प्रार्थना तो हम उसी रूप में करते ग्रा रहे हैं जैसे हमारे पूर्वज करते थे। गिरजा, मन्दिर, मस्जिद में हम उसी प्रकार प्रार्थना—नमाज के लिए जाते रहते हैं जैसे पहले था। ग्रौर भी, हमने उसे ध्वन्यात्मक बना डाला है जैसा अर्थ कि कीर्तन, भजन में लाउडस्पीकर के प्रयोग से प्रकट है।

सभी प्रकार की पूजाधों के समान, प्रार्थना साधक की प्रवनी दशा से प्रारम्भ होनी चाहिए, और उसी से संबंधित रहें। हां, एक बात अवश्य है कि हम बीसवीं सदी में रह रहें हैं, और हमारे तरीके भी ईश्वर-प्राप्ति के अनुरूप होने चाहिए। प्रार्थना के सफल और प्रभावी होने के लिए इस विचार की हढ़ता नितान्त आवश्यक है। इस हेतु दो बाते आवश्यक हैं—(१) प्रार्थना का कथनी और करनी से सम्बन्ध, और (२) प्रार्थना की ईश्वर के प्रति सत्यता। जिसके लिये हम प्रार्थना करें उस पर हम चलें भी। साथ ही प्रार्थना में यह सत्यता भी आवश्यक है कि जो कुछ हम कहें वह सत्य और स्पष्ट हो। अच्छी प्रार्थना वहीं है जिसमें सत्य बात पूरी तरह कही जाये, और अपराधों, विचारों आदि का पूरा समपंण हो। प्रार्थना ऐसी होनी चाहिए कि हृदय-कपाट खुल जायें और निर्मलता भर जाये। इसके लिए हमें हिष्टकीण में परिवर्तन लाना होगा।

प्रार्थना का स्वरूप हमारे ग्राज के जीवन ग्रीर भाषा से भी जुड़ा रहना चाहिए। प्राचीनों का दृष्टिकोएा ग्रधुना-सभीचीन न होगा। हमारा युग मोटर यानों ग्रीर ग्रस्पुशक्ति का युग है। ग्रब हम सुदूर चन्द्र तल पर भी पहुँच गये हैं। हम एक नयी ग्रन्तलॉकीय व्यवस्था के सृजन में लगे हुए हैं। यही नहीं, यदि, जैसी की हमारी प्राचीन मान्यता ग्रीर विश्वास है, ईश्वर सभी वस्तुग्रों में विद्यमान है तो वह निश्चय ही तीं ग्र यातायात, व्यस्त कार्यालयों ग्रीर नगर के कोलाहल में भी है। यदि भगवान राम ग्राज भारत में ग्रव-तार लें तो उनके कार्यकलाप निश्चय ही धनुष बागा के स्थान पर बमों,

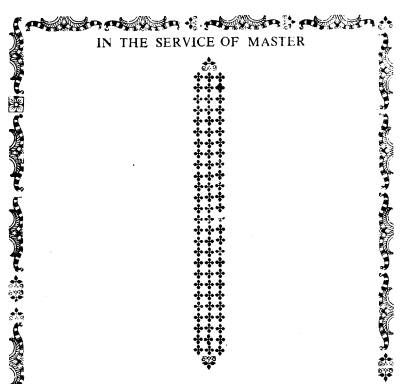
धन्द्वकों, वायुयानों, जलयानों, के माध्यम से होंगे, नल नील के स्थान पर ग्राधु-निक ग्रिभियन्ता, व्यवसायी टंकराकार भी उनसे जुड़ जायेंगे। बात वस्तुतः पूजा प्रार्थना में सहज स्वाभाविक विधि ग्रपनाने की है।

हमारी प्रार्थना हमारे ही युग की अपनी भाषा में होनी चाहिये। प्रायः लोग प्राचीन भाषाओं में ही प्रार्थना करना उत्तम मानते हैं। ऐसा नहीं है कि ईश्वर हमारी अध्युनिक भाषा सुनता ही नहीं। ईश्वर की बाखी हमें अपने ध्यान उपासना में जब भंग उसके सानिध्य में पहुंचते हैं, तो हमें अपनी ही भाषा में सुवाई पड़ती है। वस्तुतः सभी भाषायें उसकी ही हैं। हमारे प्राचीनों ने अपनी ही भाषा में ऋचाओं की रचना का और उसकी ही प्रार्थना-उपासना का माध्यम बनाया। आज भी यही स्वाभाविक है। प्रार्थना की भावना और भाषा की स्वदियों में बाँबा नहीं जाना वाहिए। सृष्टि का कार्य निरन्तर चलता रहता है, और हर वह वस्तु, संसार में जिसका अस्तित्व है, पित्व हैं।

इसी सन्दर्भ में यह निश्चयात्मक रूप से कहा जा सकता है कि सहज-म गं की प्रार्थन -पद्धति सर्वथा उपयोगी और प्रभावी है। निःसन्देह वह हमारी श्राव-श्यकताश्चों की पूर्ति करती है और युगानुकूल है। प्रार्थना ही सफलता का श्रत्यन्त महत्वपूर्ण और श्रष्ट्रक माध्यम है। इसके द्वारा हमारा सम्पर्क उस महान पावन परमात्मा से सहज ही हो जाता है जिसका महत्व वैदिक ऋचा से कम नहीं है। प्रार्थना इस प्रकार है:—

हे नाथ ! तू ही मनुष्य जीवन का ध्येय है, हम।री इच्छायें हमारी उत्नित में बाधक हैं, तू ही हम।रा एक म।त्र स्वामी ग्रीर इब्ट है, बिना तेरी महायता तेरी प्राप्ति ग्रसम्भव है।

यह प्रार्थना हमारी सभी किमयों को पूरा करने वाली है। इससे व्याप्त विचार भाव दूर होता है। इसमें व्वन्यात्मकता भी नहीं है। यह प्रार्थना विश्राम दायिनी रात्रि में सोने से पूर्व करना श्रोयस्कर है। मौन-मूक रहकर विचार शक्ति के माध्यम से प्रार्थना करना दिव्य फलदायक है, ध्यान के मार्ग का प्रशस्त कारक है। प्रार्थना अत्यन्त दीन भाव में होकर ही की जाती है। इसमें हृदय-कपाट खुल जाते हैं देखने मे तो यह कठिन लगता है पर है ऐसा नहीं। प्रार्थना करने का यही ढंग है। सब कुछ अचेतन रूप में ही होने लगता है। यही इसका चमत्कार है। यह हमारे युग की प्रार्थना की युगानुकूल नवीन विधि है। इसमें ध्येय की स्पष्टता है, स्वदशा को सुस्पष्ट वर्गांन है, आराध्य के प्रति पूर्ण समर्पण है और है आराध्य का आवाहन भी। यह प्रार्थना सबके लिए फलदायी सिद्ध हो।



## 🖁 Rayalaseema Mining Industries, 🤹

Industrial Estate, Cuddapah, (A

Phone: 397 Grams: RAYALSEEMA

Manufacturers of:

金を見るが変更られる。

BARYTES Powder,
WHITING Powder, and other
MINERAL Powders for INDUSTRIAL USE.
Sole Selling Agents

TIN & COMPANY,

Props: TT. Investments & Trades (P) Ltd.

3, Cathedral Road, MADRAS-6

( Bombay- Calcutta- New Delhi- Secunderabad )

## दुख की कहानी

(दिवंगत श्री सेवाराम बरेली)

PG

¥ 6

(40)

संसार में मनुष्य जन्म से लेकर मृत्यु तक जितनी वस्तुयें इन्द्रियों द्वारा भोगता है या मन के द्वारा जिनका रस लेता है वह उन सब पदार्थों पर सतत ग्रिष्ठकार प्राप्त करने की इच्छा करता रहता है ग्रीर सथाशक्ति उन पदार्थों को एकत्रित करने ग्रीर भोगने के लिए प्रयत्न करता रहता है। विन्तु इस छोटे ग्रीर क्षरा भंगुर जीवन में वह न तो सब पदार्थों को एकत्रित ही कर पाता है, ग्रीर यदि उसने कुछ एकत्रित कर मी लिए तो उनको भोग नहीं पाता है। उसकी यह इच्छा ग्रभी पूर्ण नहीं होने पाई कि मृत्यु उसको ग्रा घेरती है। वह तीव्र तथा हादिक इच्छा जो उसके साथ जाती है पूनर्जन्म का कारण बनती है इन उपरोक्त बातों से पता चलता है कि मनुष्य ग्रपने शरीर ग्रीर इन्द्रियों के भोग की पूर्ति की कोशिश करता रहता है ग्रीर जब उसमें किसी प्रकार से ग्रसमर्थ होता है तो दुखी होता है ग्रसमर्थता कई प्रकार से होती है कोई बीमारी से कोई शारीरिक शक्ति कमी से इत्यादि।

इस प्रकार जितने दुख होते हैं उनका विभाजन ऋषियों ने तीन भागों में क्या है। श्रष्ट्यात्मिक, श्रिविदिविक, श्राप्तिभौतिक। इन तीनों प्रकार के दुखों की ज्याख्या करने से विषय बढ़ जाता है, वे तीनों एक दुख रूपी वृक्ष की शाखायें हैं

मनुष्य हमेशा ग्रपने शरीर के बारे में सोचता है विचार रूपी चित्रों के ढांचे बनाता है ग्रीर फिर उनको कार्य रूप में लाने का भरसक प्रयत्न करता है वह कभी यह नहीं सोचता है कि यह शरीर रूपी यन्त्र चलते २ एकदम रुक जाता है ग्रीर शरीर की सब इन्द्रियां इत्यादि होते हुए भी काम करना बन्द कर देता है फिर किसी की सामर्थ्य नहीं जो उससे जरा भी कार्य करा सके । हम कभी यह विचार नहीं करते ग्रीर न जानने की कोशिश करते हैं कि शरीर में ऐसी कौन सी वस्तु निकल गई जिसके उपस्थित होने से शरीर सब काम करता रहता है, निकल जाने से सब काम बन्द हो जाते हैं। वास्तव में हमारा ग्रसली रूप शरीर नहीं हमारा ग्रसली रूप वहीं चीज है जिसके होते हुए हम सब कुछ करते हैं।

( 38 )