# सहज-मार्ग sahaj märg

(Bi-monthly, Spiritual)

Registration No. R. N. 12620/66

Volume XVI No. 5 September 1973



Grams:-SAHAJMARG

Phone:-667

Shri Ram Chandra Mission

SHAHJAHANPUR. U. P. (India) 242001

| Vol | XVI. |
|-----|------|
|     |      |

All rights reserved

No.

Editors:

September 197

Dr. C. A. Rajagopalachari

Yearly Subscription Rs. 6.0

Dr. S. P. Srivastava, M.A. Ph.D.

Single Copy Rs. 1.25

#### CONTENTS

|    | English:—                      |                                       |     |
|----|--------------------------------|---------------------------------------|-----|
| 1  | Editorial Notes                |                                       | i   |
| 2  | Ten commandments of Sah        | aj Marg ·                             |     |
|    | A simple analysis,             | T. Srikantiah. Raichur                | 113 |
| 3  | Dvandvas or the Pairs of       | •                                     |     |
|    | Opposites                      | P. Rajagopalachari                    | 117 |
| 4  | How Master came to me          | M S. Ramamurthy                       | 125 |
| 5  | Sahaj Marg in alphabets        | B.S.N. Sarma Madanapalle              | 129 |
| ,6 | The path of resignation to the |                                       |     |
|    | Sweet will of the main-god     | B.P. Sharma, Raipur                   | 131 |
|    | हिन्दी                         | (N)                                   |     |
| Ş  | ग्रध्यात्म के क्रांतिकारी      | श्री रा०न० महेन्द्रकर, हैदराबाद       | 308 |
| २  | हमारा रास्ता                   | कु० कुसुम सक्सेना, सीतापुर            | ११३ |
| ą  | ज्योति म्रवतरग                 | श्री रामचन्दरपूजार–सेडम् गुलबर्गा     | ११६ |
| ४  | सहज मःगं साधना की दक्षता       |                                       |     |
|    | ग्रीर महत्ता                   | श्री उमेशघन्द्र व सर्वेशचन्द्र मद्रास | 388 |
| ሂ  | सद्गुरु को कैसे ग्रपना बनायें  | सुश्री केसर चतुर्वेदी मोदीनगर         | १२३ |
| Ę  | गीता श्रीर सहज मार्ग           | डा० चन्द्रिकाप्रसाद रुड़की            | १२७ |



\* 3× \*

### सहज मार्ग

उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्य वरान्निबोधत । ( उठो ! जागो ! गुरुजनों को प्राप्त कर ज्ञान-लाभ करो )

#### प्रार्थना

हे नाथ ! तूही मनुष्य जीवन का ध्येय है, हमारी इच्छायें हमारी उन्नित में बाधक हैं, तूही हमारा एक मात्र स्वामी श्रीर इष्ट है, विना तेरी सहायता तेरी प्राप्ति श्रसम्भव है।

~65755

O, Master!
Thou art the real goal of human life,
We are yet but slaves of wishes,
Putting bar to our advancement,
Thou art the only God and Power,
To bring us upto that stage.

anomers

#### ATTENTION, PLEASE

'Thus speaks Shri Ram Chandra Ji'

is under review, revision and enlargement. Those who have any fresh material for inclusion therein, will kindly send the same (Typed) to the undersigned at an early date.

4112 ..

C. A. Rajagopalachari 11—E, North Street Sri Ram Nagar Madras—600018

#### **Editorial Notes and Comments**

We feel sure that rapid amends are being made for earlier delays in making the successive issues of the Journal available to its expectant Readers. This has been possible only through very close attention to the working of the Press and active co-operation of the scant staff available therein. We expect to complete printing of even the last issue of the year before the year peters out. But binding and despatch is bound to take some time, especially since so many issues have had to be bunched together in the closing months of the year. A decision has been taken by those concerned with the publication to go on with the production of the Patrika with as intense fervour in the future as has been rendered possible in these months.

Your Editor will be grateful to you all for further co-operation in the efficient discharge of his duties through further material for publication. There is one very small hint which has necessarily to be given in this connection. Recent Articles have shown a tendency to revert to the old style of enlarging upon extant religious lore, methods and systems, and pronouncements, and to end the Article with a sentence or two about its link with Sahaj Marg. Our Patrika is our mouth-piece, and knowledge of exquisite scriptural material has deep roots and extensive coverage among our country-men and does not need any expansive iteration through our Journal. Reference to such literature would therefore need to be res-

( i )

tricted in quantum, and support lent by them to the various aspects of our system, if at all such support is considered necessary, should be satisfied with brief references, and expression of the extent of support lent by them. I have a feeling that these remarks do apply to the Articles in the Hindi Section too and that my Brother-Editor will agree.

The New Year is only a few days away as this is being written, and here is a gentle reminder to our patrons, the Readers, that not only is their subscription for 1974 falling due but also that their subscription for 1973 is already overdue in respect of those who have not yet been able to send it in. The Mission's expenditure is considerable while it has no source of steady income except through the Patrika. It behoves all Mambers of the Mission to act in such a manner as to enable curtailment of expenditure through unnecessary postage charges incurred in sending reminders to individual subscribers.

A decision has now been taken that the Patrika will come out with only four issues each year thus becoming a Quarterly Journal from 1974. Readers need not feel that their spiritual requirements will not be adequately met by the Patrika due to the reduction in the number of issues. After all, for the devoted Abhyasi of the Sahaj Marg system of sadhana, the Journal is not a question of buying and selling, and any contribution made in the name of subscription to the Journal has more a non-financial aspect than trying to get the money's return. Also, prices of paper and printing material and the wage level in the country in all fields of endeavour are finding higher and higher levels day by day

and there is never any real hope of any of these factors stabilising at any position. Whenever possible, additional pages will be made available to compensate for the reduced number of issues.

The authorities concerned with running the Journal are happy to offer once again the facility of Life-Memberships for the Journal which facility was closed two years ago. The amount remains the same, viz., Rs. 250. Those who are not yet Life-Members and would like to ensure continuous despatch of the Journal Issues as they get printed, without bothering about annual subscriptions and would also like to make some contribution towards the Mission through such bulk subscription contributions, are invited to send their requests with the remittance to the General Secretary at Madras.

BASANT PANCHAMI, the most Auspicious Birth-Day of our Grand Master Mahatma Shri Ram Chandraji Maharaj of Fatehgarh falls due on the 28th January 1974 and will be observed in the usual manner for three days – the 27th, 28th and 29th — and the observance will terminate with the morning meditation of the 29th. The main Function will be held at Shahjahanpur in the immediate and benign Presence of our Revered Master, the President of the Mission. For those who are unable to make the pilgrimage to Shahjahanpur for this purpose, all Centres in and outside India will arrange for special observance at the various Centres. All Centres and abhyasis will treat this as the official announcement even if separate letters are not officially received from the Mission Headquarters.

核

The construction of the Ashram building at Shahjahanpur was temporarily at a standstill for reasons already indicated in the previous issues, viz., lack of adequate finance. This Editor has now had the opportunity of viewing the construction on the spot and hereby expresses his extreme sense of satisfaction at the beautiful architecturally symbolic edifice coming up which is bound to remain a shining representation of Master's devotion to the Welfare of Mankind, for all times. The Editor is more than ever anxious that the wonderful work should not be allowed to lag behind for the mere reason of lack of adequate money. If only each single abhyasimember of the Mission will make up his mind to donate the very small sum of Rs. ten a month for this Cause, it is certain that this work will come to a satisfactory conclusion very soon. Already, Master's target date of Basant Panchami 74 has been rendered impossible, but it will give Him some measure of satisfaction if the completion is not delayed for any length of time even after Basant Panchami. We are all aware that in India, religious institutions and pseudo-spiritual organisations have been receiving material benefits of very considerable proportions from adherents in India and outside, In some cases, this has even had to be frowned upon by the Government of this country which has been compelled to take punitive notice thereof. Our Mission is based upon complete open-ness and non-attachment to considerations or commitments of any kind. But it is all the more the personal responsibility of each Member of the Mission to ensure that such a wonderful and almost-impossible type of work connected with the regeneration of man-kind should receive the maximum possible assistance in the discharge of its selfimposed Duty.

The Editor is extremely happy to announce hereby that Master's Autobiography (English) has gone to print and it is expected that copies will be available for release at Shahjahanpur on the Basantotsav Day. Your Editor feels sure that not a single abhyasi wtll fail to obtain a copy of this most welcome Publication at the earliest possible moment. Registration should be made by immediate remittance of Rs. ten (to be adjusted in due course) per copy, to Shahjahanpur or to Madras. Ever in the Service of Master.

Shahjahanpur November 30, 1973.

4

10 10

1,45

Your Editor

( iv )

#### Important Notice

It has been decided that associates participating in the Basant Panchami Utsava in january 1974, at Shahjahanpur, should invariably bring with them the steel badges of shri Ram Chandra Mission purchased last year at Shahjahanpur or at Madras, during the Utsava & Centenary celebrations respectively. These badges will have to be worn on the lapels of coats or other dresses by the associates while participating in all the programmes of the Utsava

Those who do not bring, will have to purchase them at the price of Rs, 5/- (Rupees Five) each on reaching here,
This is a must for every associate,

General Secretary,
Shri Ram Chandra Mission
Shahjahanpur U P: India

## Ten Commandments of Sahaj Marg A Simple analysis.

(T., Srikantiah, Raichur.)

Every religion has some do's and dont's. In Upanishads we have the famous convocation address which begins like this - 'Sathyam Vada, Dharmam Chara' etc., (Speak the truth, do your duty or do meritorious deeds etc.,). Similarly we have the injuction 'Aharahah Sandhyam Upaseetha' which means "observe Sandhya every day". In the same way we have many such commandments in our Smrithi literature also. so that there are commandments in our Sruthi and Smrithi-Literatures, meant to improve our personal, social and spiritual character and make us perfect. Unfortunately, our Sruthi and Smrithi literatures have grown so vast that we cannot easily traverse them. In addition, there is another difficulty that of language. They are all in Sanskrit requisite knowledge of which most of us do not possess. The number of such commandments or injuctions has also gone up so much that we cannot easily remember them. Manusmrithi, Yagnavalkya Smrithi, Parasara Smrithi and Vasishtha Dharma Sastra are some of the impor tant Smrithi-Granthas in our vedic tradition.

These commandments-whatever may be the nomenclature they bear-aim at guiding man to perfection giving him personal, social and spiritual guidance. They should be generally comprehensible and precise so as to be easily followed by all. Pujya Lalaji, our Grand Master has given us commandments and they are only ten in number. Let us analyse them.

The first three commandments are concerned with our meditation or puja. The next four commandmen's refer to our social life while the last three pertain to our personal life.

In the first commandment we are told when, how and where we should offer our Paja. There is special mention of the fact that we must pay special attention to and body. In the second we purity of mind are asked to begin our Paja with a praver spiritual elevation and that, with a heart full of love and devotion. The first commandment has been further in elucidated in the second as it further describes puja should be begun and in what mood. The thied commandment asks us to fix the highest possible goal in our life which sould be complete oneness with God; and further it asks us not to rest till the goal is achieved. This is the purpose of life. This is the highest ideal that man can think of. To achieve this end we offer prayer and puja everyday. When we achieve this our Puja ends.

So much for the first three commandments. The next four deal with our relation to our society. The fourth commandment asks us to be plain and simple and to take that simplicity to the stage of the simplicity of

Nature because nothing can be more natural than Nature. It has stressed the dictum-"Plain living and high thinking". High thinking has been recommended in the third commandment and plain living in this. Then we will be very humble in the society and none will envy us. The next is about our truthfulness in the society and that we should take miseries as divine blessings and should not feel sorry for them. The sixth one advises us to treat all men as brothers in all our dealings. And the seventh commands us not to be revengeful for wrongs done to us. Instead, it asks us to take miseries as heavenly gifts. Thus this group of four commanmedents pertains to our social life though the first in this set looks to be both social and personal.

The third set pertains to our personal and private life. The eighth commandment bids us to earn our livelihood in an honest manner and eat happily in constant divine though. It refers to our profession also. Though oup profession is personal it has its concern with the society. The nineth asks us to practice a model pious life. Then we need not preach to anybody. We serve as models to others and remind them that' practice is better than precept'. The tenth commandment refrs to our bed-time prayer and goes with it. There we repent for the wrongs we have committed and make up our mind not to do the same again, while asking for forgivness by the Almighty. This is also purely personal as the two other in this set are:

Thus the ten commandments of Sahaj Marg give definite guidance in our spiritual, social, and personal life in precise and simple language. They may not look elaborate but they are all comprehensive. (Of-course, Master has written a commentary on the Ten Commandments running to more than sixty pages) They are very useful for aspirants to mould their career. We hear of such commandments in other scriptures, but those of Shaj Marg are unique in depth and width of application, for these are not mere ethical laws.

\$r

Man is essentially a social being. So he must be a good member of the society in which he lives. Since he is an individual in the society, he must try to improve his person and try of reach perfection. These two things do help him in spiritual progress and practice. When there is good progress in spiritual practice, his approach to perfection (oneness with God) is much easier.



# Dvandvas or the Pairs of Opposites

P. Rajagopalachari

Human life may be said to be nothing but a confrontation with what Hindu Dharma calls Dvandvas, translated as the pairs of opposites-Life and death; pleasure and pain; happiness and sorrow; riches and poverty; good and bad; virtue and vice: light and darkness; health and sickness and so on ad infinitum. Even a merely superficial examination of the problem of existence reveals that all human effort is aimed at removing one of the opposites, the negative one, and establishing the opposite one in its place, permanently if possible. Much of human effort is squandered in trying to establish the positive component of the physical pairs of opposites namely health, riches, comfort and so on. When these are achieved we tend to seek the same positive existence at the mental level too, such as virtue, wisdom and happiness. The struggle, alas, never seems to end because just as we think these have become facts of our life, the negative aspect of the same "pair" tends to come in to the picture somehow, we know not how.

Philosophies teach us that where things go in pairs, both must exist together - that is, where health exists, sickness mnst co-exist with it; where there is wealth, poverty is indeed an unseen component of that wealth itself, and must inevitably follow, sooner or later. The ancient Chinese recognised the

ephemerality of worldly phenomena, and the duality inherent therein, and very pithily stated this truth by saying that every stick has two ends!

In the words of the Gita we are taught to rise above the pairs of opposites. What does the Gita teaching really imply? It says, 'don't seek happiness because sorrow must follow it; don't seek wealth since poverty must follow it; and so on. What we are asked to do is to negate both, and this teaching has been responsible for the life of renunciation adopted by many all over the world, culminating in strict asceticism. The crux or essence of this teaching is "give up all you have before you can take up the real life."

In the Sahaj Marg system of Raja Yoga, our Master has evolved a simple and natural method of yogic practice where such total renunciation and asceticism become unnecessary, at least as these are traditionally understood and practised. Our Master teaches that to give up something we have requires enormous will-power, and such renunciation entails great mental strain on the renouncer. Very often those who have renounced family and home suffer from such monstrous tensions that any higher development becomes impossible, for the mind continues to be attached to all that has been left behind and, in a very real sense, true renunciation does not exist. In true renunciation the mind must have achieved liberation from all that it was attached to, if progress is to follow.

Master further holds that once a person has accepted certain responsibilities like wife, children etc., he is duty-bound

to discharge these responsibilities, and Master indeed teaches that to run away from home and family is a sign often of cowardice and selfishness. So under the Sahaj Marg system there is no place for this traditional interpretation of renunciation. What then does Master teach? He says we must cultivate an attitude of "non-attachment attachment", that is, we perform our duties, discharge our obligations in all spheres of our existence, while remaining unattached to all these. The Raja Rishis like Janaka are stated to be examples of this ideal of human living.

Master's most important teaching is that to 'give up' creates strain and enormous tensions. So we are not required to 'give up' but to create an attachment to higher values and purposes, when automatically and naturally the unnecessary things of life drop off. That is, detachment has to be created by developing attachment in a different direction. When we attach our selves to the Divine, the world falls off. We are no longer part of it though of it. We are in it, living in it, participating in its activities, but are apart from it all. This may be the condition of "the living dead" that Master refers to. We are alive while we are really dead to this existence!

In examining this problem of the "pairs of opposites", we discover that, in reality, there are no pairs of opposites at all! It is because of our fragmented perception and limited understanding of what should be "total" that this phenomenon occurs. We are all familiar with the phenomenon of light. Physics, the branch of it which deals with Light, teaches us that light is nothing but radiation, a part of which we

perceive as light, visible light. In figure I below, the area between A and B is visible to human eyes. This region is called visible light - while the Ultra Violet and beyond, and similarly the Infra Red and beyond, are invisible to us.

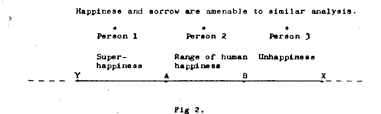


Eig. I

We know that there are forms of life which perceive precisely these ranges of light, or parts of it. That is, there are life forms capable of, say, "seeing" light, in the region BX and others capable of seeing light in the region YA, both of which are beyond human vision! What does this imply? It implies that there is no set region or area of light which can be called "visible", since the "visibility" depends on the life form referred to it. So visibility is purely subjective.

Analysing the phenomenon of sound we find the same thing happening. Human ears hear only certain wavelengths of sound with definite llmits, whereas there are life forms whose ears or hearing instruments 'hear' beyond this range. Physics further teaches us that all these vibrations, light, heat, electricity are but one, namely electro-magnetic radiation. Some parts of it we, humans, perceive as light, some as heat and so on.

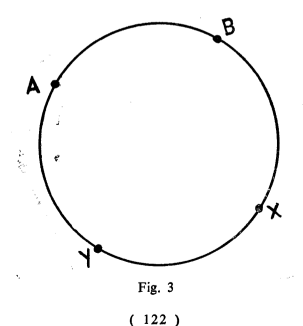
Happiness and sorrow are amenable to similar analysis.



In fig. 2 let us assume A-B represent the normal range of human happiness with B as the border between happiness and unhappiness. It is a matter of every-day observation that some find happiness ( or seem to exist happily ) on, let us say the B-X range, while others exist at the Y-A range. To person 3, BX is the normal range while all to the left of B is some thing superior, super human happiness, let us say. To Person 2, BX is un-happiness, AB is the normal range from the happy unhappy state of B to happy/super happy state at A. To Person 1, AB represents as does BX, unhappiness in increasing degrees, while YA is the normal range for him, and super-human levels of happiness must lie beyond (to the left) of Y. Even a single individual, as he grows in maturity, finds that his ideas of happiness keep changing.

This explains why some people suffer when they see the unhappiness or misery of others. For Person 1 whose normal happiness range is YA, those living in the range BX must appear to be miserable. I have seen Westerners suffering intensely when they see poverty conditions of India. The concerned people may not be "really" suffering, but appear to suffer, because the Westerners are putting themselves in the Indian's place and feel what they would have felt had they themselves been in the Indian situation, The same goes for

the suffering of animals etc. In all these cases we tend to "see" or "feel" from our own emotional stand point. This is why when an individual improves his standard of living, it is almost impossible to go back to the earlier standard. What was once an acceptable and comfortable way of living can now no longer even be thought of! To each individual his own range appears to be normal, UNTIL he is made to grow (emotionally, mentally, etc.), when he sees "beyond" his range and understands, or begins to understand that there are no fixed limits to happiness and sorrow (A and B) as he thought; but the stick (to use the Chinese example) is indeed an infinite one, without ends, and like all infinite things, assumes the form of a circle girdling the Universe. Therefore we must re-draw our figure of the range of happiness and show it as a circle, when the whole theory of the existence of "dvandvas" or the 'pairs of opposites' collapses. Dvandvas just do not exist.



16

The Taittiriya Upanishad classifies happiness or ananda as human happiness, the happiness of the Deva, the happiness of Brahma and so on, level by level up to Paramananda or Ultimate Bliss. We can now see that the Rishis have classified happiness in this order purely from the human stand point but when seen from the Divine point this classification also will collapse because at the Divine level or Ultimate level the pairs of opposites have ceased to exist since the Divine is at the "Centre".

This also offers an explanation for the paradox that even as humans develop spiritually stage by stage, they yet continue to be faced with happiness and unhappiness, health and sickness, vice and virtue and so on which the developing aspirant is unable to understand. This analysis, I believe, clarifies this apparent paradox because it reveals the fact that at all levels whether of an Avatar or of Brahma or of Devas or Rishis, the person at these levels continues to be faced with such situations exhibiting these Dvandvas. It is only when one reaches the Ultimate level that the dualities drop off and one is faced with an unchanging vista of existence in eternity.

From the Centre of the circle, we then see the whole panorama of Divine existence around us, appearing to limited and segmented visions, as happiness or sorrow or whatever, but, to the enlightened "gnani", it is nothing but the manifestation of Divine energy, affecting persons as they themseives allow it to affect them. In the ultimate analysis this is true of life and death. In fact to say "life and death" is, I believe

incorrect. The correct statement would be birth and death because these are the phenomena that appear to us as interrupting the flow of eternal life. What is born certainly dies but it is only the body which the 'life', or to state it in another way the 'spirit or soul' adopts for its manifestation. Therefore birth and death are only phenomena which the soul adopts whereas life is eternal and free of these dvandvas. To human vision these exist, but to a Divinised vision life is "ever present", or eternally present, without beginning or end.

Therefure. renunciation is meaningless. What we need is a Master who, by taking us to the level of liberation puts us in the 'Centre' and so liberates us from the Dvandvas and makes our life one of Constancy, steadiness, in a state of being akin to His!



10

#### How Master came to me

M.S. Ramamurthy Bangalore.

Master came to me in the form of an abhyasi and opened my eyes to His greatness through a small incident.

I confess I had never before heard of the system or the master.

The incident took place about 18 months ago. The abhyasi was a new entrant to our office. Though I had heard him mention about Yoga, I had dismissed it as just "another system, another master". At Master's prompting, I presume, he mentioned a silly problem to me and in my infinite ignorance I volunteered to solve it for him.

Those were the days when I used to pride myself on my will power. I would think that when I prayed, God answered, whatever the prayer, however silly the issue. In his case, however, I discovered to my surprise that my will power did not work. I grudgingly realised that he was under the care of a more capable master. Still, pride came in the way and instead of admitting failure, I offered a lame excuse. My failure, however, was a divine arrangement. For that marked the start of a voyage of discovery which will only end at His sweet will.

Soon after the incident, the abhyasi started visiting me often and pestering me with invitations for movies and the like. Since there was no way to shake him off, I used to go with him.

Gradually my mind which rebelled in his presence got reconciled to his company. A stage came when I awaited him in all eagerness. For, there was something strange, something fascinating, something irresistable about him. I also found filthy thoughts were fewer when I was in his company and my straying eyes were a bit more disciplined. At first I attributed it to my self-control but the evidence was otherwise.

Curiously, the cinema theatre was my spiritual cradle. When the show was on, I used to feel a 'thrilling' force entering my body. My reactions to the scenes in the movies were subdued and the aftereffects on my impressionable mind were also reduced.

Only later did I know that it was divine energy descending on me.

Thus the preliminary cleaning went on without my knowledge. The process took six months. By that time I had heard and read a lot about Master and benefitted from His grace in various ways.

I was ready to embrace Master. Rather, Master was ready to take me in. After a lastminute test at the hands of a senior preceptor, I was initiated and the real journey started.

14

The going was very tough in the beginning, I could not sit for more than five minutes. My neck used to

ache and my limbs and mind used to revolt. In desperation, I pleaded that I might be allowed to meditate while in bed. I put in a ingenious reason to get this-concession that constant shift duty had weakened me. The request was rejected for obvious reasons. There was stiff opposition from my friends and relatives also. Besides, memories of gay and glamourous things in life used to dominate my thoughts. If I am in the system still it is more due to His abundant grace than my own worth. Undeserving though I was and I continue to be, He has heaped abundant grace on me and forgiven a million faults and failings like a loving father and glven me a glimpse of the Real.

In my Purvasaram I was in the grip of many fearstears of poverty, fear of disease, fear of death. In moments of despair, I used to think of ending my meaningless life. Master, in His infinite mercy, dispelled these fears and infused life new into me. It was nothing short of rebirth for me. And I am praying Master now to bestow on mea life that knows no death and a death that is beyond life.

The Ocean of Mercy is sure to grant my prayer.

#### Sahaj Marg In Alphabets.

B.S.N. SARMA, Madanapalle

Feel Think and Act and always in terms of God.

Begin all work with dedication to Master.

Complete Elimination of ego-sense is surrender.

Divert all Thinking Soul-ward.

External features are no sure indications of the heart within.

Faith is the foundation of Spirituality.

God is the Giver of power, capacity and ability.

Have firm faith in God and live in Him.

Intense craving helps realisation of God

Join Shri Ram Chandra Mission if you seek liberation.

Karma, Upasana and Gyan are closely inter-related and are not different from each other.

Light is a shadow of Reality.

Meditate at the point of the beating heart thinking of the Godly light within.

Neglect is poison to pursuit.

Offer prayer at bed-time in suppliant mood.

Purification eliminates much of the disease in the body Quietly sit for some time after meditation without wordly thoughts.

Regular practice removes complexities

Sahaj Marg is the surest natural path to self-realisation

Transmission destroys disease and defects

Ultimate Guru or Master is only God.

Visions have no value in spiritual life.

Worldly life and Divine life are the two phases of natural life.

1-

\* \*

1.5

X-ray—like in reading is Pranahuti to the Preceptor abhyasi's condition.

Your present and your future are in your hands.

Zero is the state of complete negation or nothingness.



#### 'The Path of Resignation To The Sweet Will of The Main-God'

B.P.Sharma, Raipur.

यत्करोषि यदस्नासि यज्जुहोषि ददासि यत्। यत्तपश्यसि कौत्तेय तत्कुरूष्ट मदर्पणम

गीता १/२७

The Lord has hidden his reality in the garb of Nature. Those who take refuge in him, they cross over the Divine Illusion.

An unflinching and most enduring love is to be shown towards the Lord, surpassing all, whether pertaining to this world or to the heavens, Love towards The Lord must be maintained in every possible way. This is the main doctrine of the path of grace that a true devotee petitions not for anything but dedicates his entire being to the Beloved Lord and, Lo! The Lord submits Himself.

The intense love in question should be towards PARA-BRAHM, the Main God and not towards His manifest-ations. The epithets of God should be uttered with knowledge of God and with pure feelings. One can approach God through the path of service based on love. The highest divinity is not merely creator, destroyer, sustainer etc. but the Main God, the object of the most fervent warmth of UTKATAPREMA. To follow this path of love is to walk on the edge of the sword. Those who are unable to follow this, should dedicate everything to the Lord. Takein

God, assimilate God, Walk with God, Be God, behave God | God is Love and that is Life.

The Great Lord does provide gain & security for him who worships Him alone, thinking of no other and those who are ever devout.

Complete resignation to His sweet will is the surest, safest and easiest way and that is at our disposal. We are only to welcome That time, for, the ingrossment of the self in the Sweet will of the Lord of sweetness, is the highest bliss.



#### अध्यात्म के क्रांतिकारी

( श्री रा० न० महेन्द्रकर, हैदराबाद )

संसार में अनेक क्रांतियां हुई हैं और हो रही हैं। सामाजिक, राजकीय अधिक तथा धार्मिक क्रांतियां हुई हैं परन्तु अध्यातम क्षेत्र में क्रांति लाने वाली है इस युग की महान आतमा समर्थं गुरू महात्मा श्री रामचन्द्र जी महाराज जिनकी जन्म शताब्दि महोत्सव हम सब मना रहे हैं समर्थं गुरू को हम सब लाला जी के नाम से पुकारते हैं।

पूज्य लाला जी महाराज का जन्म फतेगढ़ यू० पी० में २ फरवरी १८७३ को हुग्रा था। वे मानो प्रकृति के प्रितिरूप थे। उनकी पहुँच ग्रन्तिम सीमा तक हो चुकी थी इसीलिए उनके स्मरण मात्र से ही ग्रध्यात्मिक स्पंदन होने लगता है। उन्होंने यौगिक प्राणाहुति को प्रारम्भ किया जो वर्षों से विस्मृत हो चुकी थी। पूर्व काल में योगी लोग इसी प्राणाहुति द्वारा साधकों को लाभ पहुंचाया करते थे। यही वह क्रांति है जिससे साधक ग्रनायास ग्रल्प काल में ही ग्रध्यात्म के शिखर पर पहुँच जाता है।

1 4

प्राणाहुति साधक के हृदय में ग्रात:स्थल को छूकर वहाँ ग्राध्यातम का बीजारोपण करती है, जो धीरे-धीरे सूक्ष्म ग्रीर स्थुल शरीर पर छ। जाती है। साधक की चित्तवृत्तियां ग्रान।यास ही ग्रांतरमुखी हो जाती हैं ग्रीर वह एक ग्रातीद्रिय शांति का तुरन्त ग्रानुभव करने लगता है। उसके ह्रादय में जागृति निर्माण होती है ग्रीर सदा ग्रापने लक्ष्य का विचार जाग्रत रहता है निम्न वृत्तियों पर रोक लग जाती है ग्रीर वह सब तरह के ग्राक्षणों से परे हो जाता है। इस तरह उसके जीवन में एक क्रांति ग्रा जाती है।

ग्रब साधक के विचारों में ग्रमूल परिवर्तन ग्रा चुका होता है। उसकी हिष्ट शरीर से बहुत उची उठ चुकी होती है। उसके कर्मों में दिव्यता ग्रान लगती है। ग्रासिक्त का स्थान कर्तव्य की भावना ले लेती है। ग्रब भी

भ्रापना वहीं जीवन का सामान्य व्यवसाय करता है, परन्तु चूं कि ग्रब वर्त-य की मावना से उसके सब कर्म होते हैं, जिससे कर्म के जो संस्कार होते हैं उससे वह मुक्त होता है। इससे उसके भीतर पिवत्रता बढ़ने लगती है, उसका ग्राफिस उसका घर सब एक मुक्ति के साधनालय से होते हैं, उसका जीवन दिव्य होता है क्योंकि वह ग्रब दिव्यता के स्त्रोत से जुड़ा हुग्ना होता है, उसकी प्रतिक्रिया के पीछे दिव्यता का सम्बन्ध होता है, इसलिए उसका कर्म दिव्यता से भरे हो जाते हैं। वह स्थिर चिक्त हो जाता है। वह ब्राह्मी

स्थितप्रज्ञ की ग्रवस्था ग्रपने ग्राप प्राप्त हो जाती है। जिस स्थिति की प्राप्ति के लिए वर्षों तपस्या की जाती है ग्रीर तरह तरह की कठोर साधनायें की जाती हैं तब भी उसकी प्राप्ति कठिन हो जाती है। पूज्य लाला जी ने ग्रध्यात्म में यह क्रांति कर दी है। ग्राज के इस युग में यह एक महान देन है।

11

ग्राज का जो मनुष्य है वह कल के ग्रपने कर्म का परिएाम है। उसके सारे पिछले जन्मों के सँस्कार मिटाने पड़ते हैं, तभी वह पित्रता की ग्रीर बढ़ सकता है, उसको तो पित्रता पित्रता ऐसी स्थित में लय होना है, तब उस स्थित से उसे जिन कारएों से दूर होना पड़ा है उन्हें निर्मूल करना है। सहज मार्ग की साधना में जिसे सफाई (cleaning process) कहते हैं उस मल से विक्षेप ग्रीर ग्रावरएा दूर होने लगते हैं। पर ग्रब वह जो कर्म करता है, उसके संस्कार भी बनते हैं। वे कसी दूर होते हैं? प्राएगाहृति द्वारा । जब साधक की मन की ग्रवस्था में उच्चानुभूति होती है तो उसमें एक प्रकार का विश्वास होने लगता है। यह विश्वास घीरे घीरे श्रद्धा का रूप ले लेता है। यही श्रद्धा ग्रन्त में ग्रात्म समर्पण में परिवर्तित होती है। ग्रात्म समर्पण की स्थिति में वह वह नहीं रहता, बिल्क वह उसमें ग्रपने ग्रापको एक करता है। इसी कारण उसके कर्म में "ग्रहं" का भाव नहीं रहता। परिएगाम यह होता है कि उसके कर्म के संस्कार नहीं बनते। एक तरफ पिछले संस्कार (cleaning process) द्वारा निकाल दिये जाते हैं, तो दूसरी तरफ ग्रागामी कर्म

के संस्कार नहीं बनते, जिससे उसकी ग्रवस्था पूर्व ग्रवस्था जैसी होने लगती है ग्रीर फिर पूर्ण पूर्व ग्रवस्था को प्राप्त हो जाता है।

पूज्य लाला जी ने अपने योग्य शिष्य और प्रतिनिधि श्री रामचन्द्र जी महाराज बाहजहांपुर को प्रास्माहृति द्वारा साधकों को लाभ पहुँचाने की आज्ञा दी । तदनुसार पूज्य बाबू जी ने १६४५ में श्री रामचन्द्र मिशन की स्थापना की और आज के काल के अनुरूप राजयोग को परिमर्जित कर प्रचलित किया। मिशन की साधना पद्धित को सहज मार्गनाम दिया गया, क्योंकि यह पद्धित अत्यन्त सरल और प्रभावशाली है।

ग्राज भारत में ही नहीं संसार में ग्रनेक साधना—पद्धितयां प्रचलित हैं परन्तु वे मन को पूर्ण रूप से नहीं छूती हैं। ऊपरी ऊपरी स्पर्श से कोई लाभ नहीं पहुँचता। सहज मार्ग साधना पद्धित एक शास्त्रीय प्रक्रिया है जो प्रत्यक्ष मन को स्पर्श करती है। मनको ग्रध्यात्म के उच्च क्षेत्रों में ले जाने की एक प्रभावशाली साधना है। गुरुदेव की कृपा के योग से इस साधना में ग्रत्यधिक बल मिलता है। ग्राज भारत में ग्रौर विदेशों में श्री रामचन्द्र मिशन के ग्रनेकों केन्द्र हैं, प्रित केन्द्र में प्रिसप्टर हैं, जिनके द्वारा साधकों को प्रीणाहुति का लाभ पहुँचाया जाता है। वे साधकों को प्रीणाहुति का लाभ पहुँचाया जाता है। वे साधकों को प्रत्यक्ष ग्रौर परोक्ष रूप से प्राणाहुति हिरदय में प्रवेश कराते हैं। चाहें साधक नजदीक या दूर कहीं भी हो, विचार शक्ति द्वारा उसे लाभ पहुंचाते हैं। चूंकि ईश्वरीय ध्यान हिरदय में किया जाता है, जो रक्त प्रसारण का केन्द्र है, सारे शरीर में उक्त संचार के साथ सात्वकता ग्रौर दिव्यता रोम रोम में समा जाती है साधक का शरीर मन ग्रौर ग्रात्मा एक स्वर ग्रौर समताल हो जाते हैं, ग्रौर उसका जीवन घरती पर एक वरदान हो जाता है।

श्राज का युवक भटक रहा है उसे धर्म में कोई श्रास्था नहीं, क्योंकि वह प्रत्यक्ष देखता है कि धर्म के ठेकेदार गुरू लोगों का जीवन श्रन्तर्बाह्य एक नहीं है, श्रीर वे केवल शिष्यों से दक्षिगा पाकर श्रीर सुख सुविधाश्रों में जीवन विताते हैं, उनके शिष्यों को देखते हैं तो उनमें काला बाजार,

श्रन्याय और सब तरह की बुराइयाँ पाई जाती हैं, इससे घर्म श्रीर साधना से उनका मन उठ गया है। यदि वास्तव में ठीक ढंग से साधना की भीर सही मार्ग दर्शक मिल गया तो साधक में दिव्य गुरा ग्राते है। परन्तु ग्राज वर्षों पूजा पाठ, जप ध्यानादि करने वाले अनेक लोग देखे गये हैं, पर उनमें कोई देवी गुए। नहीं मिलते । इसका कारए। सच्चे गुरू और सही मार्ग बताने वालों का ग्रभाव है । जिसका ध्यान करते हैं. उसमें वैसे गुएा होने चाहिए। यह एक प्रकृति सिद्ध नियम है। यदि उनकी साधना से वैसे गुएा नहीं ग्राये हों, तो समभता चाहिए कि या तो साधना गलत है या मार्गदर्शक अपूर्ण है। जब युवक में ऊपरी कारणों से धर्म के प्रति ग्रनास्था निर्मागा हो जाती है तो वह दूसरे कारगों की खोज करता है, चाहें वे तात्कालिक क्यों न हों, ग्रीर उसमें जकड जाता है। इसी कारए। श्राज हिप्पी जैसे लोगों को देखते है जो मन को थोडी देर शांत या स्विप्निल अनुभूतियां प्रदान करने वाले एल ० एस ० डी ० स्रीर भांग चरस ग्रादि का सेवन करते हैं । उन्हें इससे बचाना है, तो उन्हें ऐसी सरल साधना प्राप्त कराना है, जिससे वे स्थाई शाँति लाभ कर सकें सहज मार्ग साधना ही उन्हें चिर शाँति प्रदान कर सकती है। यह दावे के साथ कहना ग्रत्युक्ति नहीं होगी कि वह दिन दूर नहीं, जबकि कोई भी सच्त्रा साधके संसार के किसी भी कोने में क्यों न हो, इस पद्धति से लाभान्वित होगा।

इस ग्रनंत लाभ को प्राप्त करा देने वाले उस महान ग्रात्मा समर्थ गुरू श्री रामचन्द्र जी महाराज के चरणों में कोटिश: प्रणाम है। संसार के सारे मुमुक्षु उन्हें सदा याद करेंगे।



#### हमारा रास्ता

( कु॰ कुसुमं सक्सेना, एम०ए० मोहल्ला तारीन सीतापुर )

परम श्रद्धेय एवं सहज मार्ग के प्रवर्तक श्री बाबू जी महाराज ने स्रज्ञानात्मकार में स्रपना मार्ग टटोलने वाले हताश जिज्ञासुप्रों के लिये सहज मार्ग सन्वेषित कर शाध्यात्मिक जगत को एक नवीन पूजा पद्धति प्रदान की सच्चे जिज्ञासुप्रों ने प्रास्माहृति की पावन निर्भरस्मी में स्रवगाहन कर स्रपने वास्तविक जीवन का स्विस्मि प्रभात देखा। श्रीर यह पाया कि उनकी उन्नित के हेतु कोई सशक्त, सजग प्रहरी विद्यमान है जो उन्हें स्रघ्यात्मक क्षेत्र के शिखर पर स्रपने एक संकेतमात्र से पहुँचाने में समर्थ है, ऐसा है हमारा वह परम श्रद्धालु मालिक।

ग्राज का मानव ग्रशान्ति ग्रीर ग्रव्यवस्था से पीड़ित है। चारों श्रीर से वासनाजन्य पीड़ा उसे व्याकूल कर रही है। भौतिक विचारधारा अपने उत्कर्ष के सर्वोच्य शिखर पर विद्यमान है। मानव भौतिक पदार्थों पर ग्राश्रित होकर ग्रपने दिव्य शरीर को भूलता जा रहा है, ग्रीर एक यंत्र के रूप में बदलता जा रहा है इस विकृत ढाँचे को ग्रामूल सुधारने ग्रीर संवारने के लिए, पूर्व की समस्त शक्तिश्रों से ग्रधिक ग्राध्यात्मिक शक्ति सम्पन्न ब्यक्तित्व के अवतरण की युग की आवश्यकता भी थी, और इसकी पूर्ति। ईइवर ने एक नये मार्ग-प्राणेता परम पूज्य लालाओ महाराज को पीड़ित मानवता के कल्यासार्थं पृथ्वी पर भेज कर की। उनकी अनुकम्पा से निर्जीव ग्राध्यात्मिकता के कलेवर में नूतन प्राण संचार हुगा। ग्राज उसी परिष्कृत एवं परिवर्तित राजयोग की शिक्षा परम पूज्य बाबू जी महाराज प्रासाहित पद्धति द्वारा ग्रभ्यासियों को दे रहे हैं। एक ज्योति ग्रगिशत ज्योतियों को जन्म देती जा रही है। जन्म जन्मान्तर का ग्रन्थकार विनष्ट होता जा रहा है। मन कहता है कि एक दिन इस दीपक का सहज प्रकाश विरुव के कोने कोने में फैलेगा ग्रीर युगों युगों का ग्रंधेरा विरुव प्रकाशपुन्ज बन जायेगा।

विलक्षण शक्तियों और दिव्य उपलब्धियों को लिये हुये वह पथ-प्रदर्श है आधुनिक युग की विषाक्त भौतिकता को चुनौती दे रहा है, तथा युगों— युगों से ध्रसाध्य समभी जाने वाली यौगिक कियाओं को सरल रूप देकर करोड़ों जन्मों में भी पार न होने वाले मार्ग को साधारण मानव के लिए सहज बना रहा है। विश्व के महान दार्श निक्तों और महात्माओं अबि के लिए उसके द्वारा प्रतिपादित यह सहज मार्ग आकर्षण का विषय बनकर सामने ध्रा गया है। इसमें कोई सन्देह नहीं कि सहज मार्ग युग को बदल देने के लिये जन्मा है। युगों से चली आ रही आध्यात्मक मान्यताओं में इसने नवीन क्रांति की ज्वाला फूंक दी है।

मालिक की कितनी कृपा है एक ग्रीर भौतिकता मानवता को निगलती जा रही है, ग्रीर दूसरी ग्रीर विकराल रूढ़ियों ग्रीर संकीएाँ मान्यताग्रों को गहरी जड़ें लिये हुये इन्सान का ग्रविश्वास चट्टान के समान खड़ा है। इन्सान धर्म के थोथे रूप का पूजन कर रहा है। परम पूज्य बाबू जी महाराज द्वारा प्रतिपादित यह मार्ग ग्रत्यन्त विलक्षणा है। इसी मार्ग पर चलकर विश्व का कल्याण सम्भव है। हीरा का मूल्यांकन जौहरी ही कर सकता है। लाभार्जन वही कर सकता है जो जीवन का सबंस्य समिपत कर देने को तैयार हो। जो यहां दे नहीं सकता वह वहाँ पा भी नहीं सकता।

हम बार बार श्रनुभव कर रहे हैं कि वह सर्वव्यापी, श्रंतरयामी परम समर्थ, सर्वदृष्टा समस्त प्राणियों में लय हुआ हमारे मन की आंकों के श्रागे ही नहीं प्रत्यक्ष श्रनुभूतियों में उतरता रहता है। श्रीर फिर वह खोया हुआ है, लापता है, श्रपनी मंजिल को खो चुका है। वह शून्य है हमारी पहुंच के बहुत परे। वह एक हाथ से नाश तथा दूसरे वरद हाथ से निर्माण एवं सर्जन करता है। वह दृश्य होते हुये भी श्रदृश्य है। उसकी दृष्टि के उठने में सर्जन श्रीर गिरने में पटाक्षेप सन्निहित है। वह कब क्या श्रीर क्यों करता है, हम नहीं जानते। हमें तो केवल एक हन्की सी श्रनुभूति मात्र है, श्रीर वह भी फिसलते हुये उसके किसी एक रुख की। वह श्रनादि श्रशरीरी, श्ररूप, श्रनाम नैति नैति है वास्तव में वह श्रगोचर, श्रनन्त, श्रगम्य, श्रसीम है, पर हम उस श्रनन्त

ईश्वर को सौत बनाकर देखना चाहते हैं। वह तो हमारे ज्ञान से भी परे है। हम उसे ज्ञान अथवा विचार की किसी भी सीमा में नहीं बांध सकते हैं। वह कल्पनातीत है। हमारा मालिक कितना दयालु है वह अपनी पावन प्राणा शक्ति से अभ्यासी के मल, विक्षेप और आवरणों को हटाकर अति सूक्ष्म स्थिति में लाकर उस सूक्ष्मतम ब्रह्म के लय करा देता है। वही परम पद है, कैवल्य है। तब डाल में कमल के समान वाली स्थिति पैदा हो जाती है, और यही जीवन—मुक्ति है।

मानव जीवन का मुख्य व ग्रंतिम लक्ष्य है ईश्वर प्राप्ति । इसके लिये हम ग्रंपनी साधना, ग्रंप्यास व सुकृत्यों से प्रसन्न करके उसे बुलायों, ग्रंपनी ग्रोर खींचें, उसके ममता भरे हृदय पर लगी प्यार की साँकल को ग्रंपनी वेदना—पीड़ित पुकार से खटखटाते खटखटाते इतने बेसुघ, विभोर तथा बेखुद हो जायों कि हमको ग्रंपना, ग्रंपने कार्य का, ग्रंपनी चाह ग्रौर मंजिल का ही पता न रह जाये । हम भी उसी की तरह खो जायों, नष्ट हो जायों, ग्रंपने दिल का शीशा तोड़ दें, जिससे हमारे प्रतिबिम्ब के स्थान पर हर करा में मालिक दीखे । यही है मानव वा लक्ष्य, तथा उसकी चरम परिसाति ।

ईश्वर के म्रस्तित्व में तो सन्देह है ही नहीं। फिर प्रकार-भेद पर विचार क्यों किया जाय ? इस विषय में पूज्य बाबूजी महाराज ने स्पष्ट कहा है कि ईश्वर जैसा है वैसा है। उसे वैसा ही प्राप्त करो। वह साकार निराकार से भी परे है। है जो कहूं तो है नहीं, नहीं कहूँ तो है, है नाहों के बीच में जो कुछ है सो है। कितना सुन्दर, प्रिय तथा सब समस्याभ्रों का समाधान बाबू जी महाराज ने प्रस्तुत कर दिया है। वह लिखते हैं:—

"In achieving freedom of soul, the main obstacle is the want of capacity for a broader vision and free thinking.

Cod is not confined with in certain forms or rituals, nor is He to be traced out from within the scriptures. Him we have to see for in the inner-most core of our hearts."

यदि अन्तर्मन सर्वथा अपने आराध्य देव की स्मृति में लगा रहे तो समस्त कार्य ही पूजा में परिएात हो जाते हैं। मालिक पर श्रद्भट श्रद्धा व विश्वास होना चाहिये । वह जो कुछ कर <sup>र</sup>हा है ठीक कर**्र**रहा है, यही भाव ह्रदय में हो ।

ग्रात्म विश्वासी पुरुष के मार्गं की बाधायें स्वयं हटकर उसे रास्ता दे देती हैं। व्यक्ति को मालिक का ही प्रतिफल सतत स्मरण करना चाहिये। सतत स्मरण ही सफलता की कुन्जी है। हमारे श्रद्धालु एवं दयालु मालिक का कहना है कि प्रार्थना करो, सद्गुरू तुम्हारे दरवाजे पर स्वयं ग्रा जायेगा कितना रामबाण नुक्सा है। केवल हम करके देखें, वस यही शतं है। सद्गुरु तो बही है, जो ग्रंतिम सत् से साधक का नाता जोड़ दे। इसके लिए गुरू-शिष्य में परस्पर सहयोग ग्रनिवार्य है। जिन पर वह शासन करता है उन की सच्ची सेवा उसे करनी चाहिये। उसे उनकी किमयों को बरदाहत करना चाहिये कोमलता व धैर्यंपूर्वंक उन्हें ठीक करना चाहिये। ग्रीर उन्हें मिजन की ग्रोर चलाना चाहिये यह है मालिक का शिष्य के प्रैति कर्तव्य।

मालिक ने कहा है, ग्राजकल लोग किस सीमा तक ग्रपने शरीर को पालने पोसने में लगे रहते हैं ग्रीर शरीर को प्रारागन बनाने वाली जो श्रात्मा है उसे भुलाये बंठे हैं। नतीजा यह होता है कि हम फूल ग्रीर पत्ती पर पानी डाला करते हैं ग्रीर जड़ सूख जाती है। ग्राज धर्म कंकाल की हिंडुयों की तरह रह गया है। धर्म के ढांचे से ग्रनुभव के प्रारा निकल गये हैं। बाकी रह गया है, एक शव। यदि फिर हमें धर्म को जीवित करना है तो उसे ग्रनुभव की नीव पर खड़ा करना होगा। धर्म के बिना ग्रादमी ग्रादमी नहीं। इसीलिये मानवता व इन्सानियत को ऊपर उठाने के लिए धर्म को ऊपर उठाना है। सांसारिकता से विलग होने के लिए मालिक का कथन है कि ग्रपने ग्रापको उस दीवार से जोड़ दो, साँसारिकता से विराग हो जायेगा।

"Attach yourself to God and detachment will follow."

पूज्य बाबू जी न भिबष्यवासी करते हैं और न चमत्कार दिखाते हैं। प्रकृति के रहस्य उनके लिए प्रत्यक्ष हस्तामलकवत हैं। उसका रहस्य है बँधनों से पूर्ण स्वतन्त्रता। हमें तो बन्धन मुक्त होने के हेतु एक ऐसे सुधरे हुये मुक्त मन की ग्रावश्यकता है, जो एक दहकते हुये कोयले की भांति हम बुभे हुये

कोयलों को छूते ही ग्रंगारा बना दे। उसके प्रति ग्रद्धट स्नेह, इच्छा भक्ति व विश्वास होने पर ही, ग्रौर उसमें स्वयं को डुबोने ग्रौर खोने पर ही लयावस्था ग्राने लगती है, ग्रौर यहीं से नयी नयी मंजिलें ग्रारम्भ होती हैं, क्योंकि समर्पण पूरा होते ही "'Not my will but thine be done" की स्थिति ग्रा जाती है। श्री बाबू जी ने कहा है कि मेरी भाषा जुबान की कम, दिल की ज्यादा है। ईश्वर के वास्तविक रूप की ग्रमुभूति वाहय उपकरणों द्वारा नहीं हो सकती है।

यदि ईश्वर का प्रिय बनना है तो अन्तर की रिक्तता लानी होगी, पूज्य बाबूजी की कृपा हम सब लोगों को प्राप्त है, जिसके द्वारा आंत-रिक मल, विक्षेप और आवरण दूर होते हैं। अन्थियां खुलती है, और वह समय आता है जब अन्तर की रिक्तता प्राप्त होती है। और तब अन्तर दैवी चेतना से भर जाता है। अतः प्रत्येक व्यक्ति की यही कामना हो कि उसका अन्तर विकारों से रिक्त हो जाय और अन्तर में आध्यातिमक चेतना प्रवाहित हो उठे तब वह संसार में रहता हुआ अपने लिये न जिये वरन् जीवन को वह परमात्मा के ही कार्यों को करने का सुअवसर समभे।

1

#### 🛫 ज्योति त्रवतरण 🗫

( श्री रामचन्दर पूजार-सेडम् गुलबर्गा )

भ्रो 'लाला जी', इस घरती पर, होता न कहीं भ्रवतार तेरा । कृपा सिन्धु गुरु 'बाबू जी' से विञ्चत रहती वसुन्धरा ।।

#### [ 8 ]

भ्रनिमन दिन-दिन बढ़ती चाहें, तन-मन हतबल करतीं आहें। कौन गिनाये कितनी राहें, देख गई तेरी दूर निगाहें।।

#### [ २ ]

जल-थल नील गगन स्थानों में जीवन-मृत्यु गुथे प्राणों में जल न जाय जग विज्ञानों में उत्तरा रतन शुक्ति-श्रवनी में ।। श्री लाला जी

#### [ ३ ]

चन्द्र-किरएा, रिव-रिश्म म्रादि कर सके दीष्त कब उर-रजनी ? ज्योति-पुञ्ज प्रतिभा का तेरी जगमग सहज-भक्ति-विस्तरएी॥

भ्रो लाला जी, इस घरती पर, होता न कहीं घ्रवतार तेरा । कृपा सिन्धु गुरु बाबू जी से बञ्चित रहती बसुन्धरा ।।

#### सहज मार्ग साधना की दत्तता और महत्ता

( श्री उमेशचन्द्र एवं श्री सर्वेशचन्द्र, मद्रास )

मनुष्य जन्म-जन्माँतरों में भटकने वाला जीव है। लेकिन भ्रन्य पशुग्रों को भाँति मनुष्य केवल जन्म लेकर ही तुष्ट नहीं हो जाता। उसे अपने जन्म का कोई लक्ष्य प्रतीत होता है। मानव कुछ निश्चित उद्देश्यों द्वारा संचालित होकर मानव जीवन के सर्वोच्य लक्ष्य को प्राप्त करने का दृढ़ प्रयासी है।

वर्तंमान युग भौतिकतावादी है। इसलिए मनुष्य ग्रभ्युदय की प्राप्ति में ग्रपने समस्त साधन जुटाता है। लेकिन ग्रभ्युदय को प्राप्त कर लेने की तृष्णा कभी न पूरी होने वाली होती है। फलतः जीव संसार के मायाजाल में बिघ जाता है. ग्रोर इसकी प्राप्ति में ही ग्रपने लक्ष्य की इति श्री समभ लेता है। उसे यह नहीं भान हो पाता कि—

यहाँ की दौलत यहीं रहेगी, साथ नहीं यह जानी ।।

जब मनुष्य ग्रम्युदय की यथार्थता को समक्त जाता है, तेब उसे एक करका लगता है, ग्रीर उसका ध्यान निःश्र्येयत की ग्रीर जाता है। तब वह उसको प्राप्त करने का प्रयत्न करता है। ग्रग्ध श्रद्धा व तीब लगन द्वारा प्रगति करके ह्रदय में ग्रवस्थित दिग्यातमा की प्राप्ति के ग्रतिरिक्त भौर कुछ भी लक्ष्य नहीं है। जिस प्रकार दही मथने से मक्खन प्राप्त होता है, उसी प्रकार मन को मथने से ग्रात्मा की ग्रजीकिक शक्ति प्राप्त होती है। निःश्र्येयस को प्राप्त करने की इच्छा जितनी तीब होगी, उसकी प्राप्त भी उतनी ही जल्दी होगी। वर्तमान युग में 'ग्राधुनिक सहज मार्ग साधना पद्धति' श्री बाबू जी महाराज द्वारा ग्रपने समर्थं सदगुरू की पुण्य स्मृति स्वरूप प्रतिपादित मानव जीवन के लक्ष्य की प्राप्ति का सर्वोत्तम साधन है। यद्यपि ग्रीर भी संस्थाए निःश्र्येयस की प्राप्ति के लिए है, लेकिन वह ग्रपने

उद्देश्य में समुचित सफल नहीं हो रही है। वर्तमान युग में ध्रनेक तथाकथित गुरू भूठे लिब।सों में घूमते हुए उस परम तत्व की प्राप्ति का ढोंग फैलाकर सीधी-सादी जनता को ध्रपने बागजाल में फंसा लेते हैं। मनुष्य बेचारे उन्हें समर्पित हो जाते हैं धीर मोक्ष प्राप्त करने के ख्याली पुलाव पकाने लगते हैं। ऐसे गुरू तथा ऐसे व्यक्ति परम तत्व की परिधि में भी नहीं पहुंच पाते, उसे प्राप्त करने की तो बात ही क्या ?

मनुष्य नाना दुःखों को भोगता चला ग्रा रहा है ग्रोर इन दुःखों से छुटकारा पाने का वह प्रबल प्रयासी रहा है। 'सहज मागं' का द्वार ऐसे ग्रम्यासियों के स्वागतार्थ सदेव खुला है। जिस व्यक्ति को 'सहज मागं' द्वारा प्रतिपादित लक्ष्य को प्राप्त करना है, उसे पूर्णतः गुरू को समिति हो जाता होगा। इससे शिष्य ग्रीर गुरू में तादातम्य सम्बन्ध स्थापित हो जाता है ग्रीर उसका प्राप्तव्य सुलभ हो जाता है। व्यक्ति 'सहज मागं साधना पद्धति' के ग्राक्ष्य में ग्रपने लक्ष्य को प्राप्त करने के लिए याचक के रूप में जाता है, ग्रीर वहाँ की सादगी तथा शान्त वातावरण मात्र से ग्रपने में एक प्रकार की ग्रलीकिक शान्ति ग्रनुभव करता है। इससे 'सहज मार्ग' में इढ़ ग्रास्था बना लेने की तीन्न इच्छा होती है। ग्रन्ततः वह ग्रपने को गुरू को समिपत कर देता है। गुरू मनुष्य जीवन की सबसे बड़ी ग्रावश्यकता है। गुरू जीवन की बाधाग्रों से त्राण दिलाकर श्रोष्ठ स्तर पर प्रतिष्ठित करता है। उक्ति है—

#### "बिनु गुरू जीवन हुम्रा उदास।"

शरीर क्षणिक है। मृत्योपरान्त पांचो तत्व मूल तत्वों में मिल जायों ग्रे ग्रेतः शरीर का पोषण मानव जीवन की पूर्णता के लिए करना चाहिए, न कि शरीर मात्र की पूर्णता के लिए। मानव में ग्रात्मा सर्वोपिर है। वही लक्ष्य है। उसी की प्राप्ति उद्देश्य की प्रप्रप्ति है। 'सहज मार्ग' ग्रात्मा का वास्तविक—दर्शन उपलब्ध कराता है। जैसे जैसे व्यक्ति सहज मार्ग के ग्राद्शों, उद्देशों में प्रतिष्ठित होता जाता है, वैसे बैसे वह ग्राध्यात्मिक जीवन में प्रतिष्ठित होता जाता है। जब वह पूर्णतः उस सत्ता से सादश्य स्थापित कर लेता है उसे पूर्णता प्राप्त हो जाती है, वह ग्रावागमन से

ऊपर उठ जाता है। उसे मोक्ष प्राप्त हो जाता है। इस लक्ष्य की प्राप्त में गुरू का महत्व ग्रनिवार्य है। गुरू की कृपा से ही जीव को सर्वोच्च लक्ष्य की प्राप्ति होती है। कवीरदास जी ने गुरू की महिमा को स्पष्ट किया है—

"गुरू गोविन्द दोऊ खड़े, काके लागों पाँय। बलिहारी गुरु म्रापने, गोबिन्द दियो बताय।।

अपने लक्ष्य में प्रतिष्ठित हो जाने पर ग्रहंकार का विनाश ग्रत्यावश्यक है। ग्रहम् पतन का सबसे बड़ा कारणा है। मानव जीवन के लक्ष्य को प्राप्त करने के बाद ग्रहंकार का कोई स्थान नहीं है। जो व्यक्ति पूर्णंतः गुरू को समर्पित हो चुका है, उसका ग्रपना कुछ भी नहीं होता है, ग्रतः उसमें ग्रहंकार की भावना नहीं पनपती, ग्रीर उसका पतन भी नहीं होता।

उपर्युक्त स्थित में प्रतिष्ठित व्यक्ति समाज से उदासीन नहीं होता, बिल्क वह नितान्त सामाजिक जीवन व्यतीत करते हुये ग्रपने निर्धारित लक्ष्य की प्राप्ति में किसी प्रकार को बाधा नहीं ग्रनुभव करता । सहज मार्ग के माध्यम से व्यक्ति संसार से सम्पृक्त रहते हुए तथा सामाजिक उत्तरदायित्वों को पूरा करते हुए श्रपने को स्वतन्त्र ग्रनुभव करता है क्योंकि सच्चे ग्रथों में कहे जाने योग्य गुरू श्री बाबू जी महाराज एक ग्रोर तो सामाजिक उत्तरदायित्वों को निभाने की प्रेरणा देते हैं ग्रीर दूसरी ग्रोर मानव जीवन के सर्वोंच्व लक्ष्य को प्राप्त करने का मार्ग प्रशस्त करते हैं।

वर्तमान समय में 'ग्राधुनिक सहज—मार्ग साधना पद्धति' का स्थान ग्रिक्षण्ण है। ग्रज्ञान शक्ति द्वारा व्यक्ति इस सस्था में खिचे ग्रा रहे हैं। वे ग्रन्थकार ग्रस्त जीवन से ऊदकर प्रकाश युक्त जीवन में प्रवेश के ग्राकांक्षी हैं। मनुष्य इस साधना पद्धित में ग्रपने भविष्य की नींव देखता है, उसे ग्रपने जीवन का लक्ष्य दृष्टिगोचर होता है। ऐसा सहज—मार्ग धन्य है जिसने मानव के चरम लक्ष्य को ग्रत्यन्त सुलभ कर दिया है। उन गुरू को धन्य-वाद देने के लिए विश्व की किसी भी भाषा में शब्द नहीं हैं, जिनके प्रवल प्रयासों द्वारा 'ग्राधुनिक सहज मार्ग साधना पद्धित' के रूप में मानव जीवन के लक्ष्य की प्राप्त का मार्ग प्रशस्त हुन्ना है।

ग्रन्त में यह कहना ठीक होगा कि सहज मार्ग किसी एक जाति के लिए, एक राष्ट्र के लिए नहीं, बिल्क सम्पूर्ण विश्व के लिए है। जो व्यक्ति इस ग्रमृत का पान करना चाहे, उसके लिए 'सहज-मार्ग' उन्हें सादर ग्रामन्त्रित करता है।



At the Feet of the Masters Divine.

#### The Bharat Granites (Pvt) Ltd.

1815/I. Vinayak Buildings, I floor,

Sampige Road, Malleswaram,

ではないではながら、これを対してはなが

BANGALORE-3

Leading Exporters of Indian Granites.

#### सद्गुरु को कैसे अपना बनायें

( सुत्री केसर चतुर्वेदी एम०ए०, एल ब्टी , मोदीनगर )

किशी को अपना बनाना इतना सरल नहीं है जितना यह जात होता है। 'अपना बनाना' लोहे के चना चबाना है। ''यह मेरा है और मैं इसका हूं'' कह देने मात्र से ही कोई अपना नहीं हो जाया करता। इस 'अपना बनाने' की भावना को अगत्मसात कर कार्यान्वित करना, मूर्चा रूप देना अति कठिन है। सद्गुरु तो शिष्य को एक क्षगा में ही, एक हष्टि में ही अपना बना लेते हैं परन्तु शिष्य 'उसे' कैसे अपना बनाये यह एक दुरन्त समस्या है। इस समस्या का समाधान खोजना प्रत्येक साधक का कर्चन्य है।

मेरा तो यह विचार है कि शिष्य यदि ग्रपने सद्गुरु को ग्रपना बनाना चाहता है तो प्रारम्भ में उसे बार-बार इस विचार की पुनरावृत्ति करनी पड़ती हैं कि सद्गुरु मेरा है; वह एक मात्र मेरा ही है। विचार की पुनरा वृत्ति का यह तात्पर्य नहीं कि इस बात को बार-बार कहा जाये, बित्क इसका ग्रर्थ है सम्पूर्ण मन से वह इस तथ्य से ग्रपना तादात्म्य स्थापित करले कि सद्गुरु उसका है। उसका कोई कार्य सद्गुरु के विचार से रिक्त न हो; उसका चलना-फिरना; उठना-बैठना सभी कुछ ग्रपने सद्गुरु के स्मर्ण में ही होता चल। सतत स्मरण ही सद्गुरु को ग्रपना बनाने की प्रथम सीढ़ी है। सद्गुरु का ग्रद्धट स्मरण साधक के रोम-रोम में, उसके रक्त के प्रत्येक करण में सद्गुरु से शिष्य की एक रूपता स्थापित कर देता है।

जब शिष्य में उपर्युक्त विचार हढ़ हो जाता है तो यह (विचार) एक गंभीर भाव का रूप धारण कर लेता है और उसकी दशा में परिवर्तन होने लगता है। जिस विचार का युनरावर्तन वह प्रथम सीढ़ी पर करता रहता है, ग्रब वही उसकी रहनी बन जाती है और तब मक्ति सम्राज्ञी मीरा के शब्दों में उसकी स्थिति ऐसी हो जाती है— जंह बैठारे तित ही बैठूं, बेचे तो बिक जाऊं। मीरा के प्रभू गिरघर नागर, बाल्ड्बार बलि जाऊं।

>

तात्पर्यं यह है कि वह सदगुरु के हाथों बिक जाता है। उसका मन-मस्तिष्क उसके जीवन का संचालन नहीं करते, वरन् परम पावन सद्गुरु ही उसकी जीवन-नैया के खेवट बन जाते हैं; श्रीर वह श्रपना सब कुछ गवाकर मस्त हो श्रपने प्रिय की डगर पर बढ़ता चला जाता है। वह स्वयं लुटकर श्रपने लूटने वाले को पाता है श्रीर कुत्कृत्य हो जाता है। लुटकर भी वह लाभ में ही रहता है। क्योंकि सदगुरु की स्नेह रूपी पतवार उसकी डगमगाती हुई जीवन-तरगी को भवसागर के भयावह हिचकोलों से बचाकर लक्ष्य की श्रीर शान्तिपूर्ण ढंग से खेने लगती है। साधक श्रात्म विभोर होकर गा उठता है—

वह तो हैं हमारे ही, हमारे ही, हमारे ही, श्रीर हम उनहीं के, उनहीं के, उनहीं के हैं॥

इस सीढ़ी के उपरान्त ब्राती है दूसरी सीढ़ी। साधक ब्रपने सद्गुरु के रूप को ब्राहीनिश ब्रपने नेत्रों के सामने रक्खे। ग्रपने सद्गुरु की मूर्ति को नेत्रों में वह इस प्रकार बसा ले कि उसके लिए "दर दिवार दरपन भये, जित देखू तित तोय" वाली कहावत चिरतार्थं हो उठे। वह जिस ब्रोर देखे प्रीतम की छिव ही उसे दीखे; संसार का प्रत्येक कगा उसके प्रिय का ही रूप हो उठे। बर्फ से ग्राच्छादित पर्वत-शिखर, गँभीर सागर, लहलहाते हुए खेत ब्रौर पत्रभड़ से उजड़ी हुई प्रकृति—सभी उसे ब्रपने प्रिय के रूप भासित हों। क्या चर, क्या श्रचर, क्या जड़, क्या जगम—सभी में वह एक ही छिव के दर्शन कर ब्राह्मादित होता रहें। संसार के समस्त कर्तव्यों की पूर्ति करता हुब्र। वह एक ब्रीनवंचनीय मुख का ब्रमुभव करता रहे। इस स्थिति में संसार का एक कगा भी उसके मनको स्पर्श करने में ब्रसमर्थ रहता है क्योंकि वह तो एक ब्रमनेखें संसार में रमगा करने लगता है। संसार के साथ—साथ वह ब्रपने को भी भूल जाता है ब्रौर महाकवि कबीर के शब्दों में कह उठता है—

नैनों की करि कोठरी, पुतरी पलंग बिछाय। पलकन की चिक डारिके, पिय को लिया रिफाय।। श्रव श्रपने नेत्रों की कोठरी में वह श्रपने प्रिय में ही मग्न रहता है। दीन-दुनियाँ दोनों की ही श्रोर से वह उदासीन हो जाता है। उसे सब श्रोर केवल एक ही दृष्टिगत होता है-वह है उसका प्रियतम।

शनै: शनै: वह अपने को भूलने लगता है श्रीर उसका रोम-रोम, श्रगुरुगु सद्गुरु से मिलने को आकुल हो उठते हैं। यह आकुलता उसके श्रंतस
को दीवाना बना देती है। ऊपर से शान्त व गम्भीर साधक भीतर से इतना
व्याकुल रहने लगता है कि वाहय को देखने वाला उसके श्रन्दर की ऊहापोह का श्रनुमान भी नहीं कर पाता। वह श्रन्तरमुखी हो उठता है। वाहय
की सुध-बुध उसे नहीं रहती परन्तु इस स्थित में पूज्य सदगुरु उसके कर्तव्यों
की पूर्ति में त्रुटि नहीं होने देते। श्रपने को विस्मृत किये हुये साधक के
किसी भी कार्य में कमी नहीं होने पाती। परम पूज्य प्रियतम श्रपने में खोये
हुये साधक की बांह पकड़ कर कर्तव्यों का समोपन करवाना श्रपना उत्तरदायित्व समक्त लेते हैं श्रीर साधक सब कुछ करता हुशा भी बेखबर रहता
है श्रीर एक श्रनोखे श्रानन्द का उपभोग करता हुशा हण्टामात्र रह जाता है
श्रीर उसके कर्तापन की इति श्री हो जाती है।

इसके उपरान्त साधक एक चलते-फिरते सजीव पुतले की भांति संसार में रहता है। संसार में उसका रहना केवल कहने भर का रह जाता है, वास्तव में उसका पुनर्जन्म दूसरे संसार में हो जाता है। यहां रहते हुये भी वह नहीं रहता; शरीर का भान भी उसे नहीं रहता। वह तो अपने सद्गुरु में लय होने लगता है। घीरे-घीरे अपने प्रिय से उसका तादातम्य हो जाता है। उसमें केवल यही अनुभूति रह जाती है कि बह प्रिय का है और प्रिय उसका ही है। कबीर के शब्दों में उसकी स्थित ऐसी हो जाती है—

नैना ग्रन्तर ग्रावतू, नैन भाँपि तोहि लेऊ। न मै देखू ग्रीर को, न तोहि देखन देऊं॥

श्रव साधक का जीवन ही दूसरा हो जाता है। जीवन में ही उसकी मृत्यु हो जाती है। वह श्रपनी मृत्यु स्वयं देखता है। यही मृत्यु उसके वास्तविक जीवन की श्राधारशिला है। इस स्थिति में साधक श्रपने श्रस्तित्व का विस्मरण कर सदगुरु में खोया रहता है। घीरे घीरे उसकी लय-श्रवस्था प्रगाढ़ होती जाती है श्रौर वह सदगुरुमय रूप होता जाता है। इसी स्थित

की प्राप्ति यह प्रगट करती है कि परमित्रय सदगुरु श्रब साधक का हो गया है श्रौर साधक अपने परम श्रद्धिय सदगुरु का हो गया है।

With Best Compliments From

# SETH CHEMICAL WORKS

**游戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏戏** 

160. JAMUNALAL BAJAJ STREET.

Calcutta-7

(१२६)

#### गीता श्रीर सहज मार्ग

( डा० चिन्द्रका प्रसाद, एम० एस-सी० डी० फिलू० अध्यक्ष गिरात शास्त्र विभाग, विश्वविद्यालय, रुडकी)

किश्वियन धमँग्रन्थ बाइबिल और मुसलमानों के कोरान की तरह हिंदू धमं में कोई एक धमंग्रन्थ नहीं है। वेदों श्रीर उपनिषदों में धमँ के विविध श्रंगों पर विवेचना की गई है, पर इन ग्रन्थों की गिनती भ्रनेक है। हां, श्रीमद्भगवद् गीता भ्रवस्य एक ऐसा ग्रन्थ है जिसकी विशेषता सभी मानते हैं। लोकमान्य बालगंगाधर तिलक, जो इस ग्रन्थ के एक प्रसिद्ध टीकाकार हैं, लिखते हैं 'श्रीमद्भगवद् गीता हमारे धर्म ग्रन्थों में एक ग्रत्यन्त तेजस्वी भीर निर्मल हीरा है। ...... इस ग्रन्थ में सब उपनिषदों का सार भ्राग्या है।"

गीता का मून मन्त्र निष्काम कर्म है। यों तो गीता में संख्य कीग, कर्मयोग, ज्ञानयोग, ध्यानयोग श्रादि सभी का वर्णन है। पर इस प्रमुखमें गीता ने कर्मयोग की श्रोष्टता बताई है। तीसरे ग्रध्याय के ग्रारम्भ में ही भगवान श्रीकृष्णा ने ईष्वर प्राप्ति के दो भिन्न मार्ग बताये हैं:—सन्यासियों का ज्ञानमार्ग श्रीर कर्मयोगियों का कर्म मार्ग। श्राद में जब ग्ररजुन स्पष्ट पूछते हैं कि इन दोनों में से कौन मार्ग श्रोष्ठ है, तो श्रीकृष्ण उत्तर देते हैं 'सन्यास श्रीर कर्मयोग दोनों मार्ग मोक्ष प्राप्त करा देने वाले हैं, परन्तु इन दोनों में सन्यास की ग्रपेक्षा कर्मयोग की योग्यता विशेष है" (ग्रध्याय ४, इलोक २)।

कर्मयोग क्या है ? इसका वर्णन गीता के तीसरे ग्रध्याय में है । फल की इच्छा से नहीं, वरन सब कर्मों को कर्तव्य समक्त कर करने को ही कर्म योग कहा है । सुख-दुख, लाभ-हानि, जय-पराजय, की एक समान मान कर कर्म करने का ग्रादेश दिया है । इस प्रकार कर्म करने से कर्म का बन्धन नहीं लगेगा । श्रीकृष्ण कहते हैं कि वह श्रेष्ठ है जो मन से इन्द्रियों का नियन्त्रम् करके केवल कर्में दियों द्वारा श्रनासक्त बुद्धि से अर्म करता है। सभी को ग्रपने धर्म के श्रनुसार नियत कर्म करने का ग्रादेश दिया है, क्योंकि कर्म न करने की ग्रपेक्षा कर्म करना कहीं ग्रिधिक ग्रच्छा। उसके ऊपर से सभी कर्म ग्रासक्ति या फलाशा छोड़कर करने को कहा है।

कमैयोगी की क्या गित होती है ? गीता में स्पष्ट कहा है कि कमेयोगी को ज्ञान ग्रीर मोक्ष दोनों ही प्राप्त होते हैं। चौथे ग्रध्याय के रुलोक २०-३६ में कहा है; "इस लोक में ज्ञान के समान पित्र सचमुच कुछ भी नहीं है। समय बीतने पर कमंयोगी इस ज्ञान को स्वयं अपने में प्राप्त कर लेता है। जो श्रद्धावान पुरुष इन्द्रिय संयम करके ज्ञान प्राप्त में तत्पर होता है, उसे यह ज्ञान मिल जाता है ग्रीर ज्ञान प्राप्त होने पर परम शाँति प्राप्त होती है।" ग्रागे कहा है; "जो कमंयोग से युक्त हो गया है, जिसका ग्रतः करणा ग्रुद्ध हो गया, जिसने मन ग्रीर इन्द्रियों को जीत लिया, ग्रीर सब प्राितायों का ग्रात्मा ही जिसका ग्रात्मा हो गया, वह सब वर्म करता हुग्रा भी कमों के पुण्य पाप से ग्रीलप्त रहता है" (ग्र० ५, रुलोक ७)।

कठिनाई यह है कि कमँयोग का पालन किया कैसे जाय । यह तो सभी मानने को तैयार हैं कि निष्काम कमं श्रित उत्तम है । प्रयन्न करके बहुत से लोग नियत कमं भी कर लेते हैं । पर फल की श्राशा का त्याग श्रासानी से नहीं बनता । लाभ-हानि, सुख-दुख को बिरला ही एक समान मान सकता होगा । स्वयं धरजुन को भी बिना विश्व रूप दर्शन के यह स्थित प्राप्त नहीं हुई थो । तब साधारण मनुष्य क्या करे ?

उपाय सहज मार्ग ने बताया है। गीता के समान ही सहज मार्ग का कथन है कि ईश्वर प्राप्ति के लिये सन्यास ग्रहणा करना ग्रावश्यक नहीं। इसी गृहस्थ जीवन में ग्रपने नियत कर्मों को करते हुए ईश्वर की प्राप्ति हो सकती है। यही नहीं, सहज मार्ग ने ग्राधुनिक काल के श्रनुरूप निश्चित नियम बताये हैं, जिनसे मनुष्य उन्नित करके ग्रन्त में परमात्मा तक पहुंच सकता है। इनमें मुख्य हैं नित्य ग्रीर नियमित रूप से ईश्वर की उपासना ग्रीर ध्यान। गीता में भी कहा है: "योगाभ्यासी पुरुष शुद्ध स्थान पर ग्रपना स्थिर ग्रासन लगावें। वहाँ चित्त ग्रीर इन्द्रियों के ब्यापार को रोककर तथा

मन को एकाग्र करके ब्रात्मशुद्धि के ब्रासन पर बैठकर योग का ग्रम्यास करें (ब्र० ६; क्लोक ११-१२)। सहज मार्ग का प्रथम नियम इससे मिन्न नहीं है।

किन्तु उपासना कैसे की जाय ? सहज मार्ग में इसके लिये भी उपएक्त आदेश हैं। "पूजा प्रार्थना से आरम्भ की जाय। प्रार्थना प्रेम और भिक्त भरे हृदय से की जाये।" साथ ही यह भी कहा है कि ईश्वर तक पहुँचने और उसमें लय होने का ध्येय प्रत्येक अभ्यासी निश्चित कर ले; और जब तक ध्येय प्राप्ति न हो चैन न लेने का भारी महत्व है। गीता में इस बात का संवेत मात्र है, पूर्ग बिवरण नहीं— जैसे मन का संयम करके मुक्त में ही चिक्त लगाकर मत्पारायण होता हुआ योग मुक्त हो जाये" (अ० ६, इलोक १४)।

मन का संयम कैसे करें ? इसके बारे में गीता में लिखा है: 'संकल्प से सब वासनाथों का निःशेष त्याग कर मन से ही सब इन्द्रियों का संयम कर धैर्ययुक्त बुद्धि से घीरे धीरे शाँत होता जाये; छौर मन को आत्मा में स्थिर करके कोई भी विचार मन में न ग्राने दे'' (ग्र० ६, इलोक २४-२५) इन शब्दों से ग्राभास तो मिलता है पर स्पष्ट ग्रादेश नहीं ! सहज मार्ग में ग्रादेश कहीं स्पष्ट हैं । ह्रदय में ईश्वरीय प्रकाश का संकल्प करके ग्रभ्यासी घ्यान में बैठे । यदि मन में विचार ग्राये तो उन्हें ग्राने ग्रीर जाने दे—घ्यान ईश्वरीय लक्ष्य पर रखे । साथ ही सायंकालीन घ्यान के समय संकल्प द्वारा सव वासनाग्रों ग्रीर इच्छाग्रों का त्याग करे । यह कल्पना करे कि हिरदय की स्थुलता ग्रीर विकार नष्ट हो रहें हैं । इस ग्रभ्यास से मन उत्तरोत्तर स्थिर होगा ।

मन के संयम में उचित श्राचरएा से भी सहायता मिलती है। सहज मार्ग के छ नियम ऐसे श्राचरएा का उल्लेख करते हैं। श्रपना जीवन सीधा श्रीर सादा रखें—विल्कुल प्रकृति से मिलता जुलता। सच बोलें श्रीर श्रपने ऊपर श्राये कब्टों को ईश्वरीय देन समभें। सारे जगत के लोगों को भाई समान मानें श्रीर उसी तरह व्यवहार करें। किसी से कब्ट पहुंचे तो उसके प्रति बदले की भावना न रखें। शुद्ध कमाई का भोजन ईश्वर को ध्यान में रलकर खार्थे, ग्रीर जो कुछ मिले उसी में प्रसन्न रहें । ग्रपना रहन-सहन ग्रीर व्यवहार ऐसा सुन्दर बनालें कि दूसरों में प्रेम ग्रीर श्रद्धा उत्पन्न करे । कितने सरल उपाय हैं, जिनका ग्रम्यास किया जा सकता है । प्रयास की ग्रावश्यकता तो होगी, किन्तु यह प्रयास संभव हैं—ग्रसम्भव नहीं । गीता में भी सदाचरण को महत्व दिया है, पर ब्योरे वार नहीं बताया है : "जिसका ग्राहार विहार नियमित है, कर्मों का ग्राचरण नपा तुला है; ग्रीर सोना जागना परिमित है, उसकी यह योग सिद्ध होता है" (ग्र० ६, श्लोक १७)।

सहज मार्ग के दो मुख्य ग्रंग ग्रंब भी रह गये हैं। एक तो है सतत समरण। कोई कमें हम करें, ईश्वर का स्मरण करके करें। यह समभ कर करें कि कमें तो ईश्वर ही करा रहा है, हम तो निमित्त मात्र हैं। मभी कमें सेवा भाव से करें ग्रौर हिरदय में सर्वदा ईश्वर की याद बनी रहे। यही निष्काम कमें का दूसरा रूप है। इसी भावना की उत्तरोत्तर प्रगति होने पर ग्रभ्यासी अपने को परमात्मा को पूर्ण समर्पण करने में समर्थ होगा जब श्रीकृष्ण ग्ररमुन से कहते हैं कि ''मुभ्भों सब कर्मों का ग्रपण करके ग्रौर फल की ममता छोड़कर तू निश्चित होकर युद्ध कर'' (ग्रं ३, श्लोक ३०), तब निष्काम कमें के इसी रूप का प्रतिपादन किया है।

सहज मार्ग की विशेषता प्राणाहुित शक्ति है। ऊपर के सभी नियमों का पालन करता हुआ मनुष्य श्रवश्य उत्थान करेगा, परन्तु प्रगित धीमी रहेगी। समर्थ गुरुदेव की प्राणाहुित शक्ति ही सहज मार्ग के श्रम्यासी की प्रगित को तेज कर देती है। प्राणाहुित द्वारा श्रम्यासी की श्रात्मिक शक्ति ज्रगृित होती है, जिससे वह स्वभावतः ऊपर उठता है। साथ ही उसके हिरदय की स्थूलता और जिल्ला भी दूर होने लगती है। प्राणाहुित वही शक्ति है जिसके द्वारा भगवान श्रीकृष्ण ने श्ररजुन को विश्व रूप दिखाया। श्रन्तर केवल यही है कि श्रीकृष्ण ने इस शक्ति का श्राक्तिमक प्रयोग किया। सहज मार्ग में प्राणाहुित का प्रयोग घीरे घीरे व्यवस्थित विधा पूर्वंक होता है; इसीलिए कि श्रम्यासी की हालत पर बुरा श्रसर न पड़े, श्रीर उसका प्रभाव क्षिणिक श्रीर श्रस्थायी मात्र न रहे।

इस प्रकार हम देखते हैं कि श्रीमद्भगवद् गीता में भगवान श्रीकृष्ण हारा दिये गये उपदेश से सहज मार्ग के आदेश भिन्न नहीं हैं। केवल समय और परिस्थितयों के अनुकूल उन्हें बना लिया गया है, और कहीं-कहीं स्पष्टता दे दी गई है। ऐसा क्यों न हो, गीता में ही लिखा है कि जबजब धर्म की ग्लानि होती है तब स्वयं भगवान ही जन्म लेते हैं। समर्थ गुरू श्री रामचन्द्र जी महाराज इस काल में नया मार्ग दरशन कराने के लिये ही अवतरित हुए थे।

~ CONTO