# सहज-मार्ग sahaj märg

(Bi-monthly, Spiritual)

Registration No. R. N. 12620/66

Volume XV

November 1972

No. 6



Grams:-SAHAJMARG

Phone: -667

### Shri Ram Chandra Mission

SHAHJAHANPUR. U. P. (India) 242001.

All rights reserved

Dr. C. A. Rajagopalachari

November 1972

Dr. S. P. Srivastava, M.A. Ph.D.

Yearly Subscription Rs. 6.00 Single Copy Rs. 1.25

|                                          | bingle Copy R                                           | .s. 1,25         |
|------------------------------------------|---------------------------------------------------------|------------------|
| COI                                      | NTENTS                                                  |                  |
| English:—  I Editorial Notes             |                                                         |                  |
|                                          |                                                         | 157              |
| 2 Prayer to Master                       | R. Seetharamiah                                         | 161              |
| 3 Sahaj Marg-Human Evo                   | lution Mr. S. G.Sheorey                                 | . 162            |
| 4 The Concept of Peace in §              | Sahaj Marg-Dr. Marni T. Rar                             | n <b>j</b> i 167 |
| 5 Notification regarding Sa              | alem Centre                                             | 174              |
| 6 Sahaj Marg-A Must for                  | All- V. Venkatapathi                                    | 173              |
| 7 Ideas and Force                        | K. C. Babu Rao                                          | 179              |
| 8 Our Beloved Master                     | B. S. N. Sarma                                          | 183              |
| 9 A Simple way to Kingdo                 | m of God G. Ram Chandra                                 | a 187            |
| 10 Master's visit to Moradal             | bad and adjoining centres                               | . 107            |
| by R. C. Saxes                           | na                                                      | 189              |
| 11 Birth Centenary of Pujya              |                                                         |                  |
| 12 Important Notice                      | at 11yacrabaq                                           | 195              |
| 13 Circular No. LC/24 dated              | d 10-1-73                                               | 198              |
| हिन्दी<br>हिन्दी                         | 10-1-75                                                 | 1,99             |
| १३ ग्रावश्यक सूचना                       |                                                         | 339              |
| १४ हमें क्या करना चाहिए                  | सुश्री कस्तूरी चतुर्वेदी                                | 883              |
| १५ मेरे अभ्यास का आरम्भ                  | दिवंगत श्री ईश्वर सहाय जी                               |                  |
| १६ गीत                                   | श्रीमती बेलारानी सक्सेना                                |                  |
| १७ गुरु क्रुपा                           | श्री माता प्रसाद पाण्डेय                                |                  |
| १८ ग्राह्मोन्नति                         | श्री तुलाराम                                            |                  |
| १६ गुरुको भावद्यकता                      | श्री के० एस <b>० चौ</b> हान                             | KWW !            |
| २० हवा <b>ब</b>                          | _                                                       | १५७              |
| २१ याचक                                  | श्री इक् <b>बाल ब</b> हादुर 'ग्रहक्र'<br>श्री केशव मोधे | १६०              |
| २२ प्रभु और उसकी प्राप्ति                | श्री जगदीश प्रसाद गुप्त                                 | १६१              |
| ३<br>३ भ्रागे कदम बढ़ाये जिन्हें सूभता न | नही श्रीग्रर्जुन पाण्डेय                                | १६४              |
| १४ ग्रनन्त यात्रा                        | . ल. अथुम पाण्डव                                        | १६६ ६            |
| V = V W THEFT                            |                                                         | १७३ 🥦            |

Vol. XV. No. 6

November 1972

# EDITORIAL NOTES

Since the last note was written, our beloved Master graced Madras with His presence again for the specific purpose of consulting the doctors because of the recurrence of the abdominal pain. Fortunately, the change of place, doctor's help and the abhyasis' attention enabled Him to get considerably better within two weeks and He was able to leave Madras on the 27th October 1972 by air for Delhi. Our saintly sister Kasturiji also left with Him after four months sojourn at Madras for treatment for her chronic ailments. Through Master's grace she had gained a good deal during this period and almost all her symptoms had lost considerably in strength, and the gain to the abhyasis at Madras, Cuddapah and Vijayawada was enormous in comparison. She kept up a continuous climate of transmission in the whole area which was almost palpable to even those slightly sensitive among us. Apart from individual sittings, she was taking two or three group sittings each week during her entire stay. The departure of both Master and sister Kasturiji has suddenly left a big void in this region.

During my trips to various centres on Mission work, I am very often faced by the queries-why are our books not sold cheaper? Why do we have to bother about donating some small amount for the birth centenary celebration? Why

been sent to all centres and further information can be obtained from them.

A great feast that cannot even be dreamt of normally, is awaiting all of you at Madras in February 1973. Ganga flows forever, a mighty stream. "Please take advantage of the flood waters" is the invitation that is placed in all humility in front of you all.

Madras,
24 November '72.

Your Editor
and
Chairman, Centenary
Celebration Committee.

47



## Prayer to Master.

- O Master! Great Master! We find

  Thy Divine grace bathing us all

  Thy sublime shade covering us all

  Thy benign bosom lulling us all

  Thy silent speech echoing in us all.
- O Master! Let me race not without caution

  Let me miss not Thy Divine transmission

  In never quenched thirst for Eternal Bliss

  Lest Thy protecting canopy I miss.
- O Master! Grant me avoidance of wrong perception

  Awaken my senses for repentance and right reception

  Release me from the clutches of ego and pride

  Take me, for eternal rest in Thy Spiritual Abode.

-R. Seetharamiah, Nagarjunasagar.



## Sahaj Marg-Human Evolution

(Mr. S. G. Sheorey, Hyderabad.)

Respected Preceptors of the Mission, brothers and sisters,

Frankly speaking I am not used to speak in public. If you find me in this position here today it is solely due to the command of our esteemed preceptors and some brother members of the Mission. Sahaj Marg makes even the dumb speak—I am not saying that in a literal sense because Sahaj Marg promises no miracles, no short-cuts to end the sufferings of our mundane existence.

Sahaj Marg is a way of life firmly anchored in the Divine: It is a spiritual path with a goal which is nothing less than certainty of mergence in the Absolute.

There comes a time in the life of every sensitive person when he gets just bored or dejected with his miserable existence of everyday routine. Nothing seems to satisfy him, nothing seems to bring peace and quietude to his anguished Soul. That is the psychological moment when in most cases he turns to God for relief. But even when such a metamorphosis takes place in his existence his relation with God is essentially commercial. He thinks that because God is omnipotent if he invests a little of his time and money in His worship he would be able to reap a rich harvest of material prosperity. This is generally the psychology behind the normal modes of worship that go with the various teligions.

Sahaj Marg has nothing to promise in this direction. It begins where traditional religions with ritualistic forms of worship end. There is nothing spiritual in ritual. It blinds rather than liberates. Man has shed more blood throughout the ages in the name of his religion and ritual than of anything else. Such behaviour in the world of spirituality is unthinkable.

In the present day world, man in his common denominator is not even human. He is something less than that. Sahaj Marg aims at transforming man from his human or sub-human levels to the heights of his ultimate divine potentiality. The spark of the Divine is in every human heart. One has only to come face to face with it and realise his true existence.

Till the first step in the direction of that Journey within is taken, nothing can satisfy the craving of the human heart. His entire struggle is to seek happiness in the midst of transience, to seek a changeless state within the field of time. He invests his body and soul in things which are not permanent but at the same time dreams of eternal happiness.

That cherished eternal happiness will always elude him so long as he is looking out for happiness and joy without, unmindful of the treasure-house within.

Sahaj Marg seeks to reverse this process. And, this reversal of the process takes place on the first day of his sitting with the Preceptor and his induction into the glory of Yogic Transmission. Fortunately we in our Mission have a Master who is capable of pulling out every aspiring soul

from the depths of his miserable existence and of taking him to heights divine.

He is not an ordinary mortal Guru but a divine Master capable of injecting divine power into the heart of the aspirant even at the first sitting. Once injected through Yogic Transmission, that divine seed slowly but surely flowers into full spiritual glory ond day.

The transformation of man in Sahaj Marg from human to the divine is slow, sure and natural. That is why it is called the natural path of God realisation. The path has been made easy and natural solely due to the generosity of of the all-knowing Master. He has the power for the benefit of suffering humanity. It is not power to produce miracles which so many roadside Mahatmas and Gurus flaunt everyday but spiritual power of the highest order which is capable of evolving man from his tortuous existence to his ultimate divine potentiality.

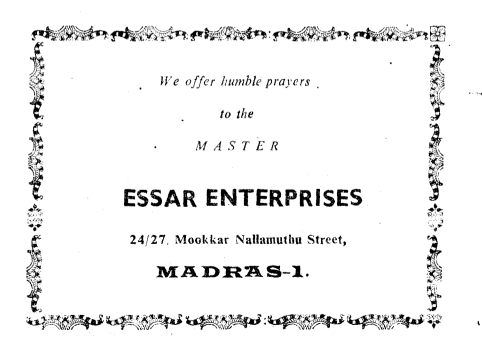
It is no vain claim. Thousands of aspirants in the Mission are everyday being benefitted by that Power and it is available to everybody, provided one cares to profit by it. Master asks for no worldly rewards for His service. His service is more free than even the gifts of nature like air and water. What he expects is only a genuine craving to realise the absolute or God or what else one would like to call it.

All attempts to transform man by pure human effort have so far failed. Such outward efforts have only brought untold misery to mankind. Sahaj Marg succeeds, where others have failed because from the first day it establishes an unbreakable bond between man and his Maker. His journey towards his natural homeland becomes easy and sure because he is made to traverse that distance with divine help. Master takes hold of his hand and carries him step by step to newer and newer heights on his broad spiritual shoulders on which there is room for all.

Those who have yet to establish their acquaintance with Sahaj Marg are apt to consider this claim too tall. I humbly wish to assure them that it is nothing like that. After all, the proof of the pudding is in the eating thereof. And this spiritual pudding is available to one and all. Sahaj Marg asks for no blind faith or uncritical obedience to the scriptural word. It is a path which is both scientific and practical. Its truths can be demonstrated in the everyday laboratory of human existance provided there is the right type of craving to grasp those truths and a genuine passion to give the path a fair trial. Nothing more is asked. There is no sin attached if one begins meditation according to our method and later gives it up thinking that it is no good for him. But if he perseveres steadfastly he will find transformation slowly taking place within the inner core of heart.

And in the ultimate analysis what is that transformation that we speak of. It is nothing but transformation of non-being into a Being. Heavily conditioned by his experience man is incapable of living a life of freedom until he is liberated from that conditioning or samskars as we call them. Mind is at once a cause of human bondage and an instrument of his ultimate freedom. But that freedom will come when the finite mind is linked with the infinite absolute through the power

of Yogic Transmission. Sahaj Marg establishes that link between the human and the divine. This is its way of human evolution or transformation. One has only to try to test its efficacy. Ultimately it is the authority of one's own experience that is valid for every individual. Sahaj Marg gives you that inner experience which makes all other sensual or sensory experiences both superfluous and superficial. It is a practical path. It has nothing to preach. What it has to offer is simple practice. Any one can try and find out for himself whether it is worth his while.



## The Concept of Peace in Sahaj Marg

(Dr. Marni T. Ramji, New Delhi.)

According to Sahaj Marg formulated by Babuji Shri Ram Chandraji Maharaj of Shahjahanpur, "God, the Ultimate point of existence, is the real origin from which everything has sprung up, Faith in God implies cognizance of the Ultimate, the origin, the Goal which one has finally to arrive at and which one has to keep in view all through life's journey." In other words, God, according to Sahaj Marg, is the Ultimate Reality which is the Eternal, Universal Ultimate Divine Life-Force. God-realization is the indescribable state of 'changelessness' which is closest to the point of Ultimate Reality, when the unity of the individual self with the Universal Self is experienced by an aspirant. It is not the state of so-called Bliss or Peace. Babuji says that the ultimate - state which is the state of complete oneness with the Ultimate Reality may be called the state of "Non-peace peace." Babuji observes thus:

Every one in this world wants peace. That means that Realization is not his object. In that case, he will get only peace and not Realization. But if Realization is the object peace will automatically come in its wake. "people hanker after peace, so how can they be induced to take up restless longing for the realization of the object? I may assure you that the charms of this restlessness are far greater than those of peace." In fact the real state of peace is that which is

beyond comprehension and where there is nothing in contradiction to it. It may however be roughly denoted—not quite appropriately—as the "Peace of peace" or the essence of peace."

In the light of the above observations of Babuji, it may be said that it is divine restlessness to reach the Goal of Godrealization which enables the aspirant to experience that indescribable 'Peace of peace' or 'Non-peace peace.' Babuji points out that deep calmness (Shanti) is close to the state of God-realization. But the aspirant has to experience innumerable levels of deeper and deeper calmness ('Shanti' or peace) before achieving God-realization and ultimately complete oneness with the Ultimate Reality.

The state of deep calmness which may be called deep Divine Peace may be described, from the frame of reference of Sahaj Marg, as the state of awareness of the omnipresence of the Ultimate Reality (God). In other words, it is the state of awareness of the Divine presence of the Ultimate Elernal Divine Life-Force within, without, above, below and all-around. In that state, there will be almost no thought.

As pointed out above, the basis of Sahaj Marg is the Eternal Universal Ultimate Divine Life-Force which finds expression in the form of Thought-cum-Feeling Force in man which has two tendencies: positive, upward, and negative, downward. The positive, upward tendencey finds expression in thoughts and feelings of love, sympathy, courage, truthfulness, kindness and purity, while the negative, downward tendency finds expression in thoughts and feelings of lust, greed, jealousy, anger, falsehood, hatred and fear.

Mental peace is the state of the relative dominance of the positive thoughts and feelings, while mental restlessness is the state of relative dominance of the negative thoughts and feelings. Mental peace is natural, healthy state, while mental restlessness is the unnatural, unhealthy state.

It is by promoting the relative dominance of the positive thoughts and feelings, the state of mental peace can be attained. Mental peace is conducive to experience deep Divine peace which is essential to achieve the supreme Goal of life, namely, God-realization.

In Sahaj Marg, there are a few important techniques which promote mental peace, deep Divine peace and Godrealization which enables the aspirant to experience that indescribable state of 'Peace of peace.' Firstly, there is the unique technique of *Pranahuti* (Yogic-Transmission) which is the process of transmitting the Ultimate Divine Life-Force by the Master to the aspirant whereby the nature of the aspirant is transmuted owing to awakening of the dormant intuitional forces and their direction towards the proper moulding of the mind in a natural way, removing complexities and obstructions therefrom.

Secondly, there is the natural technique of meditation which is the process of awareness of the presence of the thought of Divine Light in the heart zone where the beatings are felt without any attempt to repeat any thought or visualize any light. During the course of meditation, negative or impure or unnecessary thoughts and feelings may arise. In that case, Babuji says: 'Be unmindful of them.' One may adopt the

attitude of a silent, sublime spectator and be absorbed in the thought of the presence of the Divine Light without being perturbed or disturbed by other thoughts and without making any attempt to control or suppress any such thoughts.

Thirdly, there is the technique of prayer which invokes God (Master) to bless one with purity and take him to the Ultimate point of Reality thus:

#### O. Master!

Thou art the real goal of human life, We are yet but slaves of wishes, Putting bar to our advancement, Thou art the only God and Power, To bring us upto that stage.'

Fourthly, there s the technique of constant remembrance of God, which is the process of constant feeling of the omnipresence of God, while carrying on one's duties during every day. This state is achieved in the natural course as a result of regular & sincere practice of meditation.

Fifthly, there is the technique of purification which is the process of removing all mental and physical impurities from the body, through the help of thought-force.

Sixthly, Sahaj Marg establishes a healthy relationship between one's inner and outer life by stressing the need to pay equal emphasis to one's worldly duties and spiritual duties and by stressing the need to cultivate a sense of duty, universal love, honesty, moderation, humility, simplicity, cheerfulness, featlessness and confidence.

Lastly, Sahaj Marg points out that it is the individual peace that paves the way to Universal peace. It exercises its impact on the entire universe by promoting universal peace through the influence of the all pervading Divine vibrations released regularly by the Master and the preceptors. In conclusion, Swami Omkar's prayer for world peace may be cited here:

'Adorable presence!

Thou who art within and without, above and below, and all around; Thou who art interpenetrating the very cells of our beings; Thou who art the Eye of our eyes, the Ear of our ears, the Heart of our hearts, the Mind of our minds, the Breath of our breaths, the Life of our lives, and the Soul of our souls, bless us, Dear God, to be aware of Thy presence Now and Here. This is all that we ask of Thee!

May peace be unto all: Om Shanti! Shanti! Shanti!

## NOTIFICATION

Please refer to page X of Sahaj Marg Magazine Issue No. 5 of September 1972. Rev. Master has since been pleased to appoint a preceptor at Salem, where there was only an Organiser so far, the address of the preceptor, Salem Centre, now stands as under:—

Sri T. M. Balasubramanya No. 26, Arisipalayn, Main Road, SALEM-9 (Tamil Nadu)

# Sahaj Marg-A Must For All

V. Venkatapathi-Tiruttani

Life with its complexities has many musts. Water, air, fire, etc., and similar necessities are indispensable for existence. Science and technology are essential for material prosperity. So is Sahaj Marg a must for spiritual progress towards the attainment of the Ultimate and to achieve a balanced, contented and righteous type of living. Sahaj Marg has a dual purpose. It prepares man to be eminently fitted to both worldly and spiritual aspects of life which some of us think are incompatible. Wherein comes the incompatibility? The incompatibility is in our minds and sluggishness of practice and nothing else. Follow him and see whether you can do it for yourself and revise your opinion. Sahaj Marg is a Divine Flood. If you are fortunate to dive into the Flood, you will be carried away to the Ocean of Bliss even without your little effort. The Architect of Sahaj Marg, our Beloved Babuji, is a shining example for all of us. He is a Divine Prodigy, living an ordinary, simple, house-holder's life. He is in the Divine and also with the world being a Rajyogi; we see and admire.

Sahaj Marg is an universal concept. It is indispensable for the life of man, here and yonder. It is necessary for rich and poor alike. It is necessary for one and all. It reminds men of their Original Source and their rightful duties in life. It shows us the way to live the life and attain the Ultimate. It is not just theory; it is practical. It does not fasten you to

a dogma and leave you at that to your own struggles. It leads you by the hand as it were, to plan a Divine and righteous living,

The life span of man is brief and temporary. But he has to tackle far too many complex problems in life. To meet and tackle the problems and to live in peace and amity, a man must properly be trained and equipped. Without proper training and proper understanding of life, man will succumb to his problems, waste his brief span of life, and leave the world without any kind of achievement. He leaves the world with a pretty load of samskaras, to taste in his next birth the fruits of his labours in this life. What then can aid man to achieve a contented existence and pave the way for the realisation of the Ultimate in his own life time? It is, through understanding of Sahaj Marg and faithful and sincere practice of it. What some of our ancients were able to achieve living in caves and forests, performing penances after totally rejectting the world, the Abhyasis of Sahai Marg are able to achieve in a greater degree, not only without rejecting the world but also leading an ordinary house-holder's life, thanks to Sahai Marg.

The theory of the "survival of the fittest" has given place, in modern times, to the survival of all. Social norms backed by moral values practised by society or State alone can guarantee survival for all. A society with a moral backbone and divine leanings can infuse into the hearts of its members the idea of welfare for all or Sarvodaya. When a society degenerates, a teacher of high calibre, an Avatar or a divine personality alone can mould the hearts and minds of men, set

them to high thinking, lead them on to correct living methods and infuse into them, a living faith in the all-pervasive and ever-present Almighty. Therefore, the survival of all, the welfare of all, depends very much on the good-will, moral strength and divine disposition of a society. When a society has no moral values, forgets the Divine, and prides itself on science and technology, material progress and wealth, it shall without any doubt, come to disruption and grief sooner or later. The desire for acquisition of material wealth, by whatever means, brings in competition, rivalry, hatred, etc. among men and selfishness becomes the only motive force. People are deluded into thinking that the acquisition of wealth is the only way to happy living. Possession of wealth breeds arrogance. pride, intolerance and indiscretion unless one is spiritually bent and unattached to his belongings. If wealth alone can give happiness, why is a king uneasy and wealthy persons and magnates always troubled in mind? What is happiness after all? It is only contentment of the mind. To achieve happiness through external objects, is just like running about to fetch the horns of a hare. Sahai Marg does not bar possession of things but only undue attachment to them which causes misery and bondage. The state of Vairagya can be attained by non-attachment, and this condition leads us on to selflessness, tolerance, co-operation, justice and amity. We adopt means which justify our ends. We help ourselves by our honest work and help others in distress. We live within our means. We do not covet other people's property, neither do we exploit, steal, deceive, employ unfair means or use our intellect to acquire wealth at the cost of others. We live in austerity, in self-less-ness and in profound divine thinking to

evolve ourselves in this very life and help others to evolve. We learn to live without hating others. We love all and serve all. We treat everyone as a brother or a sister. We treat joys and sorrows alike. Success or failures are only the results of our actions and so they don't tilt our balance. Predicaments in life are only pointers to forbearance and so we are unperturbed. These and many other divine qualities ensue when we sincerely pursue the Path of Sahaj Marg.

The usefulness of Sahaj Marg is almost limitless. It is universal. It can pervade all realms and countries. It can change, reconstruct and revolutionise. It can bring a spiritual revolution, and a real renaissance all the world over, by creeping into the hearts of men. When divine power is kindled or awakened by the practice of Sahaj Marg, a change is effected in all aspects of human behaviour, but the change is gradual, natural, effective, beneficial and permanent. There will be alround improvement in conduct and character. Improvement in all walks of life will be striven for.

A common man will strive to rise above himself and see the real play of things. A man of the world, saturated with worldly vasanas, will try to shake off his load and try to evolve himself. An intellectual with his pride will find the futility of his learning and so will surrender to the Lord. A farm labourer and an industrial worker will learn to do his work honestly without detriment to his family, society or employer. Giving up an indifferent attitude, the student will learn to work hard and gain knowledge and to respect his teacher and elders. A trader will be induced to do honest business, with fair profit, avoiding earning unjust, ambitious and greedy profits. A material wealth seeker will feel for his

spiritual poverty and try to invest his efforts to obtain spiritual riches. A pundit, a teacher of learning, will realise his lack of true wisdom and try to evolve himself and mould his wards and prepare them to face the problems of existence and lead a devoted life. A politician will learn the futility of his ambitious, ambiguous designs, changing loyalty, and running from pillar to post in pursuit of wealth and power, and will learn to serve his people and country with honesty, sincerity and enthusiasm. A religious bigot, a language fanatic, an extremist politician, a hot-headed aristocrat, a socio-economic dogmatic purifan, an unbending traditionist, will yield to a change and will commence the lessons of toleration, moderation and co-operation. Scientists, technologists and researchers will try to understand their limitations and wonder at the work and mysteries of the Scientist of the scientists and harness their knowledge for the good of all men, instead of wasting time and energy in creating ingenious forces of destruction. The prime factor of human amelioration, is the all powerful sublime mind. The progress of humanity is the progress achieved in making the mind sublime and balanced. To achieve this, a great spiritual effort, under the divine guidance of an able MASTER of calibre, is needed. This need is supplied to humanity by Mahatma Sri Ram Chandraji Maharaj of Shahjahanpur-a great Divine Personality, with his Sahaj Marg system of Sadhana. His teachings and guidance, are all the more indispensable for individuals and for humanity in general, in the present day context of the confused and confounded world situation. Humanity should heed his divine teachings. He is a prodigious generator of divine power. Through his unique system of PRANAHUTI, he transmits Divine Power,

and illumines the darkened hearts of men, in an instant. This illumination prepares man to evolve himself into a divinised person. Finer tendencies of mind come into play. The divine presence is felt in everything about and around. The horizon expands to cover all life, worlds and the universe, and universal love, brotherhood, amity, co-operation, mutual respect, co-existence and the like, which promote the welfare of mankind, emanate naturally without any kind of artificiality. He is an eminent teacher and a great social reformer. His "Ten Command-, ments" are an important moral code, which, when followed, can make any man straight, honest, pure and devout. He exhorts people, to banish both material and spiritual poverty, through honest hard work and devotion. He asks us to amalgamate both aspects of life and live in peace, contentment and devotion and achieve to great heights in human aspiration. His Mission in life is to uplift man and show him the ways and means for liberation. His teachings are a message to the his works a great charter for humanity. The effective world pursuit of Sahai Marg Sadhana will dispel all darkness and push us into the vista of Reality at dawn, in the expectation of broad daylight to bask in and play. May all people avail this opportunity and open up a new chapter in their lives.



## Ideas and Force

K. C. Babu Rao, B. Sc., M. A. (Hons.), Kakinada.

When some body asks for the time of departure of the Mail train we answer "I have no idea". That means that we do not have knowledge of the time of departure of the train. The term idea is also used for the pictorial representation of an object in mind. We can form the idea of an object like a tree, a pen, a book and so on, in the mind. Each such idea stays in the mind for a moment and then disappears. These ideas are particular perishing psychic presentations. Many thinkers in the West dealt with the concept of ideas from their points of view. Plato stated that we get knowledge from sensory experience. We have conceptual knowledge too of the ideas. He further held that "Ideas" are real and the individual objects are only imperfect copies of the 'Ideas."

Contemporary American Philosophy, Instrumentalism of John Dewey, holds that "Ideas" are instruments. Life is a continuous adjustment of the individual to the environment. Men depend upon ideas. Intelligence consists in the ability to adapt to new situations. For instance, when a man is in need, a cave becomes a shelter for him. Just as a man uses tools for his purpose, so too he utilises ideas for his benefit. For the present purpose it is enough if we understand the meaning of the term idea in this sense.

Now let us consider the concept of force. Generally it

is said that force is that which has the capacity to influence things. When an object gets force, it can, in turn, influence or bring about some change of state in other things. In other words, the things that receive the force in turn become forces. An iron bar receives the touch of a magnet and acquires magnetic force from it. That iron bar behaves like a magnet. Thus the objects which receive the force become forces.

According to Sahaj Marg, there is only one force that directly participates in the Ultimate. Our Master, calls it Forceless Force. It may appear to be a contradiction in terms. But on careful reflection we understand that the earlier force refers to the force of the mundane existence and the latter force stands for the superconscious, supramental and Divine. It is in this light we can well realise that the earlier force refers to the tangible, measurable, spatial, temporal and finite. The latter force is intangible, immeasurable, supraspatial, supramental and infinite. Such Force is constantly transmitted by the Master through the process of Pranahuti and experienced by Abhayasis each according to his ability for obsorption.

Dr. K. C. Varadachari stated that "Ideas gain force and they are forces. They cease to be forces when they remain just Ideas." The lines are pregnant with profound meaning and tremendous significance. In this article the writer attempts to bring out a particle of the profound meaning present in those lines. Let us turn to the story of Mahabharata. Pandavas went to the forest and spent twelve long years (Aranyavasa). Later they had to spend one year in disguise (Ajnatavasa). Before they went into disguise they bundled weapons of war (Shastras) and placed them on a Shamee tree.

It is also known as Arjuna's Penance tree. They went to Virat Raja in disguise.

Now let us consider the weapons of war. They are the ideas. They are mere Shastras. They gain force by the association of the divine mantras uttered by Pandavas, and become forces of high destructive ability and invincibility. But they ceased to be forces when they remained as just ideas i. e. Shastras, when they were left on the Shamee tree.

Further the principle can be understood with reference to the eighth of the ten Golden Rules of Sahaj Marg, which runs thus. "Eat gladly what you get, in divine thoughts. Stick to honest and pious earnings." The Golden Rule enjoins the the practice of two things. First the food should be of pious and honest earnings, and secondly it should be eaten in divine thoughts.

ग्रन्तात् भूतानि जायन्ते । जातान्यन्तेन वद्धैन्ते । ग्रन्तं ब्रह्मोति व्यजानात् । All beings are born out of food. And all the beings thus born grow by food. It should be known that food is Brahman i. e. God.

There are a number of such passages in the upanishads stating the value of food. Every-body knows that the food he eats gives him nourishment. Sophisticated persons now-adays are very conscious of the calorific value, the protein content, the carbohydrates, fats, vitamins and so on. The food we take is the idea and it gives us energy. That is all. But when we associate divine thoughts with the food while eating they gain added force. Such food taken in, is of superior value. The idea of food has gained force in the form of divine

content and the food has become force. It not only gives nourishment to the body but it elevates the soul and helps the divinisation of the individual. But it ceases to be such force when it is bereft of divine thoughts. It is just food and just an idea.

(Article based on Dr. V. Parthasarathi's discourse at Rajahmundry on 18-4-1971)



WITH THE BEST COMPLIMENTS OF

## Sri Venkateshwara Fancy Stores,

and sets the street of the same and the sets of the se

WARANGAL (A. P.)

## **OUR BELOVED MASTER**

(B. S. N. Sarma, Madanapalle.)

Human birth is the rarest and the most blessed. It is only human birth that is endowed with the power of discrimination and it is only through human birth that human beings, and Devas too, can aspire for liberation. It is the duty of man to gratefully remember God for his birth and for help graciously granted to him. But alas! man never thinks of Him. Every one aspires for happiness from birth to death, of course in things visible to the naked eye which do not last for long. How can we derive eternal happiness from impermanent things? Real and permanent happiness is within us. So we should seek for real happiness only in our-selves. To achieve this, we necessarily need a Guru or a Master.

The Guru transforms a sadhaka into a spiritual being. He takes care of the disciples, leads them on the easy path to the essence of His being, gradually and very carefully, according to the capacity of the abhyasis. He destroys ignorance and enables the abhyasi to gradually merge in God. A Guru divinises man by teaching him the technique and secrets of meditation. His grace is inconceivable. He takes care of us as a mother takes care of her child, and as a doctor looks after his patient. Guru is the link between God and disciple. It is only with the help of a Guru, the sadhaka can easily,

surely and rapidly soar to spiritual heights. A Guru is therefore imperative for spiritual uplift.

We should adopt such a Guru with implicit and unswerving faith. Having taken up such a Guru, we should faithfully and sincerely meditate according to His directions. Meditation is internal. People resort for worship to temples, mosques and churches where God is said to specially manifest. Our sastras say that God manifests in our hearts. Instead of meditating on the heart where He is specifically stated to reside, some meditate on the middle of the forehead, or centre of the eye brows or navel where He is not specifically stated to be, and which are not as effective. In 'Sahaj Marg' we meditate on the heart where God is said to reside. Our Master has said "Meditation is Having."

There are any number of self-styled Gurus. They are accessible to devotees, only during specified hours or through a mediator. They keep idols and heavy expenditure is incurred for their worship, and for maintaining their huge paraphernalia and following. The devotees cannot go near the Guru, They have to approach Gurus only after bathing and in an orthodox way. Some of them perform miracles to attract a following. They initiate devotees by pronouncing some mystic formulae (Mantrams) in their ears, and directing them to repeat it daily a prescribed number of times, and never care even to enquire of their progress any time after. They do not authorise anyone to train devotees. Such Gurus can never help us for our spiritual uplift. It is very difficult to find a really helpful and realised Guru. It is only a realised Guru that can be of real help in the spirtiual path.

Most fortunately for us, we have such a genuine and reliable Master in Mahatma Sri Ram Chandraji Maharaj of Shahjahanpur, the President-founder of Shri Ram Chandra Mission. He is easily accessible to all at all times. He has no paraphenalia. He does not object to abhyasis touching His holy feet and prostrating before Him, in whatever condition they might be. He does not play miracles but miracles do happen and He takes no credit for them. He is very simple, un-ostentatious and very hospitable. He watches the condition of the abhyasis who are even out of His physical sight, corrects them as necessary, and leads them on, removing all grossness, coverings and obstacles. He has no objection to any abhyasi selecting another Guru if he feels sincerely that that Guru could really help him further. He trains men eager to solve their problem of life, once and for all, through a silent, simple, unostentatious intiation, -not by any mystic formulae but by introducing in their hearts Divine energy through Pranahuti commonly known as Transmission. There is no pomp and show. He guarantees liberation to sincere abhyasis. He has trained Preceptors in India and abroad to train abhyasis in the way He does. Our Master has said that if an abhyasi takes two steps towards Him, He would take four steps towards the abhyasi. These things vividly portray the difference between our Divine Master and the other professed Gurus.

Our Master has stated that by the Grace of His Master, He saw the light which Moses is said to have seen on Mount Sinai, and also the viratswarup which Sri Krishna revealed to Arjuna.

The following are some of His sayings:—
"God is simple and can be reached through simple

means, easily."

Spirituality is a fruit that can be had, or rather, should be had, by one and all, and not only by a privileged few."

"Material world and spiritual world should go side by side, equally. We should soar with both wings if we want to succeed."

The end of philosophy is the beginning of religion. The end of religion is the beginning of spirituality. The end of spirituality is the beginning of Reality, and the end of Reality is the real Bliss. When that too is gone, we have reached the destination. That is the highest mark which is almost inexpressible in words."

Our Divine Master is the perfector, of 'Sahaj Marg,' a modified system of Raja Yoga discovered by our Grand Master, Samarth Guru Mahatma Ram Chandraji of Fatehgarh (U. P.) endearingly known as Lalaji, to suit modern times. It retains the essence of all scriptures. It does not unsettle the working conditions of life. In this path, there is no attachment to idols, names, saints, samadhis or forms except to the Ultimate Formless Reality. No orthodoxy is required except purity of mind and body. There are no mantrams or ritualistic forms of worship. There is Master (Our Pujya Babuji) just introducing Divine energy into our hearts.

The greatness, glory and helpfulness of our Master is now very clear. It is high time that all those who have not yet become members of Shri Ram Chandra Mission, and who wish to solve their problem of life, once and for all, make haste to avail of this golden opportunity to get themselves trained to benefit themselves for ever.

## A Simple way to Kingdom of God.

(G. Ram Chandra, Narayanpur.)

No advice nor any bookish knowledge will help us to enter the kingdom of God. As we know very well to talk or advise is very easy but to do is very difficult. To do a thing is not so difficult if it is done with faith and without loss of time. So it is up to each brother and sister to achieve the Golden apportunity i. e. the aim of life. If he is really a man of craving he will surely apply his key immediately to open the way towards the kingdom of God.

- 2. God is one and one alone just as all human beings are one and the same irrespective of caste and creed. We cannot see God with our visible eyes. We have to see him in the heart of our hearts. He is very simple and hence we have to see him through the very simple method, which touches His heart. That is, either we should be dragged towards Him or He should be pulled towards us.
- 3. This can be done by constant remembrance of His powers which are beyond the limits of human beings. Further, it requires faith and regularity in doing so. Mere repetition of writings and looking at things that took place in the past cannot be very helpful in this regard, if we really want to get rid of worldly entanglements. That does not mean that we should leave off all daily routines of life and go to the forests. It can be done living with our family and friends. That is keeping constant touch with the heart of God, without being attracted by the the lower powers that may come within our path.

- 4. To do all that is stated above, no Temple nor any form of God is required. Such things become superfluous when we intrespect into ourselves about what is God? Once this habit is cultivated, all material things disappear and we feel one-ness with God's reality e. i. we feel merged within the bounds and limits of God's perview i. e. towards the Central points of this universe. This is certainly possible during this life itself, if one prepares his will power with the help of his inner mind which is sleeping without any action.
- 5. So to perform routine Puja in any kind or form which is a material thing, is found to be not so useful since there is no limit to God's existance and powers. We have to adjust ourselves according to the timing of universal changes, just as one goes to the higher standard of education step by step. This path is not within the reach of those who are not courageous enough to give up past attachments and are not prepared to get rid of worldly desires.
- 6. Now we come to the point of existence of God. God is always there, as He is. He cannot take-up any material life, like us. All those who take up a human form are mortal. All that take material form have sufferings & enjoyments, according to their "karmas." Even Avatars are not free from karma." Then what of ordinary human beings!
- 7. In spirituality the guidance of a Personality at the highest level and highly practical is required to show us the way to achieve our goal. Fortunately we have such a Personality among us now, and all should take this Golden opportunity without fail.

# Master's visit to Moradabad and adjoining centres on the occasion of Birth Centenary celebration of Poojya 'Lala Ji'

(R. C. Saxena, Moradabad.).

4th September 1972 was an auspicious day for the people at Moradabad when most revered Master arrived here. Expected by 5 p m., when it was past seven and dark without any sign of Him, anxiety was writ large on all faces. Then at about 9 p. m. the car arrived, bringing Master and relief was there all round. With Babuji were Sri Jean Michel Piquemal, Preceptor of the centre at Nice (France), Sri J. R. K. Raizada, joint secretary of the mission and Sri Jagdish Lal. A stream of visitors thronged the place to have 'Darshan' of the spiritual giant, sitting on an easy chair as simplicity personified. Discourses continued till late in the night.

On 5th September in the morning, group meditation took place and till late afternoon discourses continued and many inquisitive minds were satisfied by the Master in his own simple yet peculiar way, so very familiar to the members of the Mission. At 6.30 p. m. a public meeting was held in the city to which the elite and intelligentsia of the town had been invited. A gathering of over 500 gave befitting welcome to the saint, dozens offering to Master multi-coloured garlands of flowers, in an orderly manner and blessing themselves

with solemn touch of his holy feet. The meeting started under the presidentship of Sri N. S. Verma, Principal, D.S.M. Degree college Kanth. Poojva Babuii graced the dais. At the outset Sri R. C. Saxena, preceptor of Moradabad Centre introduced Revered Master to the audience, briefly outlining 'Sahaj Marg' system of yogic sadhana and the work done by the Mission here and abroad. He then read out an address of welcome and Surrender to the Master and presented it to Babuji, on behalf of Moradabad centre in a silver casket. Sri J. R. K. Raizada, in a stirring speech explained the philosophy as enunciated by Poojya Babuji and threw light on the life and work of Poojya Lala ji. Then came Sri H. P. Bisaria, Principal, K. I. College, Raisi, who also spoke very well on the salient features of Sahai Marg. Sri Jean Michel Piquemal was then presented to the audience. Some questions were asked of him, and his replies in French were translated into English and Hindi by Sri Raizada for the benefit of the audience.

At the end, the President of meeting, Sri N. S. Verma, everwhelmed by the presence of the august personality of the Master, thanked Baboo ji and the audience, with great fervour and in eloquent terms. Such a great impression was made on the minds of those assembled, by the presence of the Master, that at the end of the meeting there was a virtual stampede of people all vieing with each other to reach the Master and bless themselves by touching His Holy feet. Though it was late, still after dinner, group meditation took place and the discourses on the system continued till very late in the night.

6th, morning commenced with group meditation, and discussions and discourses were held till late afternoon, when time came for departure for Sambhal, a suburban Tahsil town of Moradabad district. where a public meeting was to be held at 4, 30 p.m. At Sambhal also 4 to 5 hundred people had assembled to welcome Master and hear His message of 'Sahaj Marg'. Master was introduced by Sri R. C. Saxena: sister Rajeshwari Devi read a poem welcoming Master. Sri J. R. K. Raizada gave a very good account of 'Sahaj Marg' sadhana and its efficacy. After thanks-giving by the Chairman. the meeting concluded and we all reached the residence of Dr. Mahendra Kumar Sharma, a satsangi brother, where through discussions and dicourses many wavering minds were set at rest by clear and unambiguous enunciation of the system by revered Master. Group meditation then took place. Later, after dinner, we motored back and reached Moradabad at about 10 p.m. People were waiting there and again discoures continued till late in the night.

Next day the 7th, the morning and noon were occupied by group meditation and spiritual talks and discourses by the Master as also questions and answers session. During these days the house of Sri R. C. Saxena where the Master was staying became a place of pilgrimage to so many seekers of Truth.

At 4. 30 p. m. we all motored to Kanth a suburban town of Moradabad district about 20 miles away, to attend another public meeting at the D. S. M. Inter College, Kanth. On arrival of Master, there was an up-surge of a veritable human sea and a very befitting welcome was accorded to Master with a profusion of garlands. The meeting was presided

over by Kunwar Sri J. P. Singh of Kanth, President of the college and the audience here too was not less then 400. The meeting began with the introduction of Master and the system, by Sri R. C. Saxena. Sri K. M. Lal, Professor of mathematics in the Degree College, read the address of welcome and surrender to Master and presented it to Him. J. R. K. Raizada gave a fine speech elaborating the 'Sahaj Marg' system and its philosophy. Principal Verma then spoke on Sahaj Marg and its efficacy. After thanks-giving by the President of the meeting, the meeting came to a close. Master came to the residence of Sri N. S. Verma, Principal D. S. M. degree college, Kanth where we were to stay for the night. People had gathered here and talks and discourses continued till very late in the night.

On 8-9-72 morning group meditation was followed by discourses till noon. At about I p. m. we all motored to Dhampur a Tahsil town of Bijnor district where a public meeting was to be held at 2 p. m., in the premises of the sugar mill there. A big welcome was accorded to Master. Here too the meeting, after the introductory speech of Sri R. C. Saxena, Sri J. R. K. Raizada gave a thought-provoking speech to an audience of about 300 persons. After the meeting group meditation took place. We took an evening train and reached Roorkee at 8,30 p. m. At many stations on the way, crowds had gathered to have Darshan of Master.

At railway station Roorkee, about 100 persons were present to accord a welcome to Master with garlands etc.

The party moved to the residence of Dr. Chandrika Prasad.

professor and Head of Mathematics Department of Roorkee University. People had already gathered there to greet Master. Spritual talks were followed by group meditation.

Next day 9th. September 72, group meditation was followed till late afternoon by discourses and questions and answers.

In the evening, we went to the University campus for a public meeting. A big welcome was accorded to Master by an audience of about 300. The vice chancellor of the university was also seen sitting on the ground among the audience. The meeting started with the introduction of Master and the system by Sri R. C. Saxena, Sri J. R. K. Raizada gave a brilliant speech and equally good was the speech of Sri N. S. Verma, both speeches being on 'Sahaj Marg' philosophy and its efficacy. Poems of welcome were read by some brothers. With the thanks giving by the Chairman Dr. Jain, the function came to a close. Roorkee so far was not a centre of the Mission, though there were dozens of brothers and sisters oractising 'Sahaj Marg' system of meditation. In the last few years, preceptors from other places had come to Roorkee and to offer benefit to people here. Master's announcement in the meeting that Dr. Chandrika Prasad was being appointed preceptor for Roorkee centre, fulfilled the most cherished desire of persons at Roorkee. In the night there was a group meditation and talks etc. on spiritual matters.

The entire day, 10th sept., 72, was devoted to group meditations in the morning and evening and individual sittings practically the whole day to new comers by the five preceptors assembled here, and to talks and discourses. An endless

stream of visitors was there to have a Darshan of the great Personality and to have doubts removed regarding the efficacy of the system. The vice chancellor came with his wife for discussion with Master. It was late at night that all this ended

6 a. m. on 11th. Sept, found the Master at the railway station Rootkee for returning to Shahjahanpur. A large crowd had gathered to see beloved Master off. We all came down to Moradabad. Master in frail health and with continuous pain in the stomach had gone through this hectic programme sleeping late, waking early and going through the arduous tasks and meetings. Sri R. C. Saxena's request to take complete rest that day was graciously accepted by Master. But people again began gathering and inspite of best efforts of Sri Saxena, a few of them had to be given opportunity of meeting the Master, but fortunately they were just a few.

In the morning of 12th, sept. 72, at about 8 a, m. Revered Master started back for Shahjahanpur with SrigR. C., Saxena and Sri N. S. Verma accompanying. Shahjahanpur was reached at about noon.

Sri Jean Michel Piquemal was constantly with us, mixed freely, and appreciated the programme.

Sri N. S. Verma, principal of D. S. M. degree college of Kanth was appointed preceptor for Kanth by revered Master.



## BIRTH CENTENARY OF PUJYA LALAJI AT HYDERABAD.

September 10 was an occasion in the spiritual life of Hyderabad abhyasis which will remain ever green in their memory. The special congregation arranged by the Hyderabad Centre on this day to pay its humble debt of gratitude to Grand Master—the adi-guru of the Mission—was memorable.

The celebrations were attended by a large number of abhyasis of not only Hyderabad and Secunderabad but also from other centres like Nagarjunasagar, Cuddapah, Nanded Nidadavolu and Vizag.

The unique feature of the celebrations was that all the creature comforts of the abhyasis were looked after, the sole idea being that they should spend the day in remembrance of the Master and under the shower of his transmission.

Whether the transmission came from Grand Master or from Master, was immaterial. Both are one and it is through the greatness of our Master that we perceive to some extent the greatness of our Grand Master whom we did not have the good fortune to see in his physical form.

It was a day of total forgetfulness of the self and constant remembrance of Master. The thought of the Divine was continuous and effortless, not due to any special effort on the part of the abhyasi but only due to the abundant grace of Merciful Master. The whole day was spent in talks, group discussions, formal lectures and individual sittings. There were no distractions because the morning breakfast, the lunch and the evening teal were all served at the centre. Revered preceptors of the Mission S/Sri N. Kumaraswami, H. Joga Rao, R. N. Mahendrakar, C. E. Gupta and senior members like shri Vijayarangachari spoke on the various aspects of Sahaj Marg sadhana in the light of their own experiences. The eager aspirants benefited a lot through their words of wisdom.

In the afternoon abhyasis were treated to the live voice of the Master on the tape recorder. When He was here in June 1971 the Master's informal talk to the group of abhyasis had been recorded. The playing of the tape ensured His presence amidst the abhyasis.

The day started with one hour meditation from 6.30 to 7.30 in the morning and was rounded off with another hour of meditation from 7 in the evening

An occasion like this gives to the abhyasis a glimpse of that timeless state for which he always craves. If one cared to look within on that day one discovered that he was happy without any apparent reason. It was a state of unalloyed calmness which passeth understanding to use the biblical expression.

The Centenary Celebrations have brought a new acquisition to the Hyderabad Centre, it is the life size portrait of Pujya Lalaji as every one has seen Him in his picture. This is

the work and gift of one of our devoted abhyasis, Shri Seshagiri Rao, a gifted artist of the country who has been earlier awarded a prize of Rs. 10,000/- by the Government of India on the eve of Bharat Darshan. He put his heart and soul into this great work of art concerning the greatest spiritual personality of recent times.



### IMPORTANT NOTICE

Subscribers are requested to remit their 1973 subscription (Rs. Six only) for the Sahaj Marg Patrika to us directly or through their respective Centres, by the end of January 1973, to enable us to maintain regular supply of the Patrika to them.

In case of remittance of subscription by cheque, Bank Draft or Money Order, it may kindly be made payable to Shri Ram Chandra Mission, Shahjahanpur. The said subscription can also be paid in cash at the H. Q. and/or respective Centres against printed receipts of the Mission, with intimation to the H. Qs. though centres.

The Centres will also keep the H. Q. informed of the their respective damand of No. of copies latest by end of January 1973 for the supply of Patrika through them.

Superintendent
Publication Department,
Shri Ram Chandra Mission,
Shahjahanpur 242001.

# SHRI RAM CHANDRA MISSION LALAJI CENTENARY CELEBRATIONS COMMITTEE

No: LC / 24

10.1.1973.

#### ALL CENTRES OF THE MISSION:

- 1. Owing to disturbed communications at many places centres may not have received all the circulars issued from here in connection with the Centenary Celebrations. This note is intended as a collective information Circular. Centres-incharge and organisers will kindly furnish detailed information to abhyasis stationed at places which are not recognised Mission Centres, but are close to their own Centres.
- (a). Food: Free food is available for all delegates from the 22nd to the 26th February, 1973 (both days inclusive). For this purpose meal coupons will be issued free to each Abhyasi on arrival, and to non-member visitors on payment of Rs. 30/- per person irrespective of the period of stay not outside the five days 22nd to 26th February, 1973.
- (b). Accommodation: Free accommodation will be provided for about 300 people between the 22nd and 26th February, 1973 inclusive; for the two days 24th and 25th upto 1500 people in all can be accommodated free. The Kalyana Mandapams that have been booked are intended for occupation by delegates from outside Madras city and suburbs. Local delegates will not avail themselves of this accommodation except when posted on volunteer duty.
- (c). Outside Accommodation: Those desiring to stay in hotels or lodges close to the venue of the Celebrations will please send advance requests to the undersigned;

Per Day

- i. WOODLANDS HOTEL, Rs. 18/- Single. Rs. 30/-Double,
   Mylapore. (100 yards Non AC.
   away)
- ii. VICTORIA HOTEL, Rs.10/- Single. Rs.20/- Double. Egmore. (2 Miles distant) Non AC.
- iii. GEETHA HOTEL, Rs. 15/- Single. Rs. 25/-Double Egmore. (1½ Miles distant) Non AC.
- iv. AJANTA HOTEL, Rs. 9/- to Rs. 10/- Single,
  (\frac{1}{2} a Mile distant) Rs. 15/- to Rs. 20/- Double
  Non AC.
- v. SWAGATH HOTEL, Rs. 15/- Single. Rs. 25/- Double Royapettah(\frac{1}{2} a Mile Non AC, distant)

It is necessary to indicate accommodation required, number of days and dates and send some money in advance, to enable reservations being made. Charges do not include food. But food is available free at our venue.

- (d). Souvenir and Badge: Every delegate is requested to pay on arrival, Rs. 10/- for a copy of the Souvenir and Rs. 5/- for a permanent badge. Those who have already paid for the Souvenir need not pay Rs. 10/- again. Non-members are also eligible to obtain the Souvenir on payment of Rs, 10 per copy. Non members will be issued another type of badge free of charge for ready identification.
- (e). Rail Concessions: It is regretted that there is no Rail Concession for the delegates since the Railway Board has expressed its inability to grant our request in this behalf.
- 2. All assistance will be rendered to outstation delegates in regard to (i) return journey reservations to the

extent Air Rail, facilities are available, (ii) Short sight seeing trips to places of interest nearby Madras.

- 3. To be able to make adequate and satisfactory arrangements for food, accommodation etc. to the visiting delegates, the Committee needs a reasonably good estimate of the total number of persons to be catered for on each of the 5 days 22nd to 26th February, 1973. Lists were called for from Centres but responses have arrived only from half of them, and some of them do not give information about dates of arrival and departure,
- 4. In order to complete the information on a uniform basis, a blank form is enclosed to this letter which should be filled up for all details and posted on 31st JANUARY, 1973 latest. Where the space on the single sheet form is inadequate, similar additional sheets should be prepared and completed.

All Centres even those that have previously given information will please cooperate and help its Committee to make a success of this onerous undertaking.

- 5 (a). Member delegates pay only Rs. 15/-each on arrival (Rs. 10/- for Souvenir and Rs.5/- for one essential metal badge). They do not pay for food or for accommodation at the venue of the Celebrations. They pay for accommodation only when they take outside lodging.
- (b). Non-member delegates or visitors pay a sum of Rs.30/- per person for food and lodging for the 5 days or part thereof; they pay Rs.10/- extra for a copy of the Souvenir if they want it.
  - 6. The Committee regrets that the arrangements for food

and accommodation at the venue of Celebrations do not extend beyond the 26th February, 1973.

Extending a most cordial invitation to everyone to partake sumptuously in this Spiritual Feast and with best wishes for Master's Blessings for all,

Yours ever in the Service of Master,
C. A. RAJAGOPALACHARI
Chairman, Celebrations Committee,

١,

'GAYATRI'

11-E, North Street,

SRIRAMNAGAR - MADRAS-18,



## आवश्यक सूचना

'सहल मार्ग' पित्रका के ग्रादरगीय ग्राहकों से निवेदन कि पित्रका के लिए १६७३ का चन्दा ६) (छ: रुपया केवल) जनवरी १६७३ के ग्रन्त तक भेजने की कृपा करें ताकि पित्रका बराबर उनको मिलती रहे। चन्दा सीधे इस कार्यालय को ग्रथवा श्रपने सम्बन्धित सेन्टर के द्वारा भेजा जा सकता है। चेक, वैंक ड्राफ्ट या मनीग्रार्डर श्री रामचन्द्र मिशन शाहजहाँपुर के नाम से ही भेज जावें।

समस्त सेन्टर इन्नार्ज भी कृपया सूचित करने का कष्ट करें कि उनके द्वारा वितरण के लिए १९७३ की पत्रिकाशों की कितनी प्रतियाँ उनके पास भेजी जावेंगी।

श्रधीक्षक प्रकाशन विभाग श्री रामचन्द्र मिशन शाहजहाँपुर २४२००१

# हमें क्या करना चाहिये

( सुश्री कस्तूरी चतुर्वेदी मोदीनगर उत्तर प्रदेश )

म्राजकल प्रति म्रोर प्रत्येक मुखों से यही प्रश्न सुनाई पडता है कि "हमें क्या करना चाहिये ? हर मनुष्य परेशान है, गृहस्थ ग्रपने धन्धों से, दरिद्र अपनी दरिद्रता से, धनवान और अधिक धनोपार्जन की विन्ता में, किन्तु चैन किसी को भी नही है । सुख के लिये दुखद साधन उपयोग किये जाते हैं। फिर चैन किस प्रकार मिले। इस लिये यह जटिल समस्या ज्यों की त्यों बनी हुई है। वैज्ञानिकों ने स्रनेकों नवीन स्नाविष्कार किये हैं। कवियों ने काव्य लिख डाले, लेखको ने ग्रन्थ लिख मारे परन्तू देखने में यही आया कि ग्रशान्ति ही बढी। शान्ति तो दिनों दिन लूप्त सी होती जाती है। इसका मूल कारण क्या है ? इस ग्रोर कभी दृष्टि भी नहीं गई, यह प्रश्न कभी हल भी नहीं हुन्न। श्रीर शायद हो भी न सके। श्रीर यह समस्या ज्यों की त्यों बनी रही कि "हमें क्या करना चाहिये"। वह तो हमारे ग्रन्तर में है ग्रीर हम उसे बाह्य संसार में द्रुँढते हैं ? यदिप यह अवश्य है कि संसार में रहकर ही संसार को जाना जा सकता है विरक्त होकर नहीं। ग्रहस्थ में रहकर भी दृढ़ वैराग्य पैंदा किया जा सकता है। कर्म करते हुये भी निष्कर्म बन सकता है। संसारिक होते हुये भी ग्रसंसारिक व सहित होते हुये भी रहित हो सकते हैं। किन्तू एक ही दिशा लेने से नहीं। ग्रन्तर ग्रीर वाह्य को समान दृष्टि में रखते हये ही हम कूछ कर सकते हैं।

बाहरी ससार क्या है ? जरा सोचिय तो यही पाइयेगा कि संसार तो अपनी ही मानसिक दशा का प्रतिबिम्ब है। जैम्स 'एलेन" के कथनानुसार संसार केवल विचार का विकार मात्र है। जैसे हम हैं वैसा ही हमारा संसार होगा। कहते हैं कि चोर को सब चोर और शाह को सब शाह दिखाई पड़ते हैं। ऐसा क्यों ? यह हमारी ही चेतनावस्था की छाया है। जगत तो सबके लिये समान ही है, हाँ यह हमारी आन्तरिक अवस्था पर निभंर है कि हम उसे सूखमय बना लेवें या दुष्वमय। अत: यदि हम

सर्वप्रथम ग्रपने विचार जगत की ग्रोर हिष्टिपात करें ग्रीर एक क्षर्ण विचारों को शान्त कर सोचे कि हमें क्या करना चाहिये तो इसका उत्तर भी समीप ही मिलेगा। किन्तु इस उत्तर को समभने के लिये हमें किसी मुलभाने वाले की ग्रावश्यकता होती है। उस समीप की वस्तु को ही समभाने वाले नहीं वरन् उसे ग्रपना कर उसमें लय हो जाने वाले को Realised Soul कहा जा सकता है।

इसके पूर्व तो हमें उस तक पहुंचने के लिये कुछ साधन की आवश्यकता होती है और तभी यह प्रश्न कि हमें क्या करना चाहिये स्वयं ही सरल होता जावेगा और जब पूर्णतया उस वस्तु में हम लय हो जायेंगे हमारा यह प्रश्न भी समाप्त हो जायेगा। किन्तु भाई इसके पूर्व तो हमें उस तक पहुंचने के लिये कुछ साधन और साध्य की आवश्यकया ही रहेगी जिसके द्वारा हम उसके पास पहुंच सकते हैं।

इसके लिये जहाँ तक मेरी शुद्ध बुद्धि एवं अनुभव साथ देता है यौगिक प्रामाशक्ति प्रदान करने की शक्ति वाली Personality की शरए। लेने से हमें शीझ सहज-मार्ग की अनुभूति होगी। जिसके द्वारा हम उस महान शक्ति के शुद्ध और सहज प्रकाश के द्वारा उस तक अवश्य पहुंच जायेंगे।

किन्तु प्रश्न यह रह जाता है कि ऐसी Personality को पहचाने कैसे ? इसके लिये आवश्यक होगा ही कि जिस ईश्वर या वस्तु में वह लय हो हो चुका है, आप केवल उसी वस्तु को प्राप्त करने के लिये बेर्चन रहें और इसकी देख रेख में रहें कि हमारी स्मृति से उसके अतिरिक्त कोई दूसरी वस्तु या विचार टकराकर उसे दूषित न वरने पाये अर्थात हम सच्चे जिज्ञासु बने।

भाई कहते हैं कि निर्मल द्रिष्ट से ही हम अपने में उत्पर उठ सकते हैं और निर्मल हिष्ट क्या? यही कि जिसमें एक और एक ही गम हो। जिसमें संसारिक हीरों की दमक से चकाचौंध होने के लिये स्थान हो न रह गया हो बस उसी निर्मल हिष्ट से ईश्वर या सदगुरू रूपी हीरा पहचाना जा सकता है।

दूसरा उपाय यह है जो मेरा स्वयं का अनुभव है कि जिन महान आहमा के दर्शन कर यह प्रश्न स्वयं ही सरल होने लगे या इसकी आवश्यकता ही मिट जाय बस उसे ही अपना ले।

भाई इस प्रश्न ने तेरह वर्ष तक मुभे चैन न लेने दिया। साधना में निरंतर ही जी तोड़ कर लगी रही किन्तु फिर भी साध्य तक पहुँचने के लिये वास्तविक साधना का ध्यान बना रहा।

श्रन्त में ईश्वर ने वह दिन भी दिया कि "श्री रामचन्द्र मिशन" के प्रधानाचायं श्री रामचन्द्र जी महाराज (श्री बाबूजी) की पहली Sitting ने मुभ्रे उस सहजमार्ग का बोध करा दिया कि जिससे साध्य व साधन की दूरी बहुत न्यून रह जासी थी।

यदि श्रीप यह प्रश्न करें कि यह चीज क्या थी तो मैं यही कहूँगी कि उस दिन से मानी श्राँथों में लोनी लग गई। "हृदय के समस्त तार भन्नभना उठे" "मोरे तो गिरधर गोपाल दूसरों न कोई" और हर तार मानो एक ही मधुसुर में लीन हो चुके थे कि "बिटिया ? ईश्वर तुम्हारे समीप ही है, तुमसे दूर नहीं है। उसे श्रवने श्रन्तर में ही टटोलों"। फिर एक दिन वह भी श्राया जब मैने स्वयं लिखा था कि श्री बाबू जी ? श्वास की गति मुभे श्रनुभव बही हो पाती कदाचित वह दूर है इसलिये, किन्तु वह दूर नहीं है।

श्रापने श्रपनी श्रप्रोजी की पुरतक "Efficacy of Raj yoga" में श्रपने सदगुरू 'श्री रामचन्द्र जी महाराज फतेगढ़' के जीवन के विषय में My Master के Chapter में लिखा है कि "" "He was an embodiment of moderation, toleration and devotion devoid of egoism altogether. With Him dawned the new era of yogic training through transmission of which, he was the Master. He could bring a man to perfection simply at a glance. It was he who made it possible that a man could attain perfection in one life only, and even leading a family life in "Grahastha Ashram."

श्रीर हमारे ध्येय तक पहुँचने के लिये समता, सहन श्रीर त्याग श्रिनिवार्य है श्रीर यह प्राप्त कर सकना श्रसम्भव नहीं। यदि मन में वैराग्य प्रारम्भ हो जाये तो त्याग उसका फल ही है, श्रीर यदि हम हृदय की राग रज्जु को श्रपने ध्येय से बाँघ सके तो त्याग श्रीर सहन का स्वत: ही हृदय में समावेश हो • जावेगा श्रीर समावेश क्या ! वह तो हमारी ही वस्तु है श्रीर हमारे ही श्रन्तर

में है उसे कहीं खोजने थोड़े ही जाना होगा। मेरे एक बार यह लिखने पर कि श्रीं बाबू जी मेरे गास जो कुछ भी दशा है ग्रापकी हीं दी हुई है क्योंकि इसके पूर्व मुक्तमें ऐसी दशायें न थीं । इसका आपने कितना सौम्य उत्तर दिया था . कि बिटिया मेरे पास भला किसी की देने के लिये क्या वस्तु है। यह तो सक तुम्हारी ही चींज थी जो तुम्हें मिल गई, हाँ किंचित सहारा उन्हें खोलने में मैंने अवश्य दे दिया है। फिर समता तो सहन और त्याग का सुन्दर परिगाम होता ही है, इसलिये भाई मेरा तो यही विचार है कि जब तक हम अपने को एक सीमित अवस्था या सीमित घेरे (संसार) में बन्द किये हुये हैं तभी तक यह प्रश्न कि हमें क्या करना चाहिये हमारा पीछा नहीं छोड़ता। किन्तु ऐसा मनुष्य जो धनन्त भन्तर में लीन हो गया हो ग्रौर जिसने चरम सीमा का त्याग कर जीवन के रहस्यमय इस प्रश्न को हल कर लिया हो वही द्रवृतापूर्वक अत्मविजय के मार्ग पर चलेगा, श्रीर वही विश्वास की छड़ी के सहारे ग्रात्म त्याग के पथ पर अप्रसर होगा, निश्चित रूप से सर्वोपिर सूख प्राप्त करेगा और अपरिमित स्थाई सुख तथा परमानृत्द का भागी होगा। भाई मैंने इस प्रश्न को सरल करने का यही सहज उपाय पाया कि सबसे बड़े का मनन करें तो हमें सबसे बड़े की प्राप्ति होगी। सर्वोच्च का चितन करें तो फिर हम स्वयं सर्वोच्च हो जायेंगे, फिर यह प्रश्न स्वयं सरल हो जावेगा कि "हमें क्या करना चाहिये ।"

-SCAKED'S

## मेरे अभ्यास का आरम्भ

( दिवज्जत श्री ईश्वर सह।य जी लखीमपुर-खीरी )

बाल्य अवस्था से ही मेरी रुचि सरलता और सादगी की तरफ अधिक थी। दोस्ती ग्रीर गप बाजी का चस्का बिल्कूल न था। तनहाई ज्यादा पसन्द थीं। मेरा अधिकतर समय अकेले बैठे ख्याली किले बनाने में ही ब्यतीत होता था । ग्रीर इसमें मुभी एक प्रकार का ग्रानन्द प्राप्त होता था । बहुवा इन विचारों में ऐसा डूब जाता था कि सुधि बुधि ही नहीं रहती थी श्रीर घन्टों इसी में मगन रहताथा। कारगा, बस यह दशा ट्रटने पर मन को कुछ कब्ट होताथा। इस दशा को उस समय तो मैं बिलकूल ही न समक्ष पाया था। केवल इतना जान लिया था कि इसमें ग्रानन्द मिलता है। इसलिये इच्छा के ग्रनुसार कभी २ यह दशा पैदा भी कर लेता था, जो कि उस समय बिल्कूल मेरे कच्चू की बात थी । स्वप्त जो देखता था वह भी विचित्र होते थे । उनमें बहुधा यही मालूम होता था कि मैं किसी ग्रत्यन्त सूक्ष्म वायुमंडल में उड़ रहा हैं, जहाँ पर कि बिल्कूल सन्नाटा है ग्रीर वहाँ की दशा मेरे ग्रन्दर एक मधुर रोमांच पैदा कर रही है, जो कि बड़ा म्रानन्दमय प्रतीत होता था। यह रोमाँच बहुधा जागृत ग्रवस्था में भी क्षण मात्र के लिये प्रतीत हो जाता था, ग्रौर वही स्रानन्द की भलक उत्पन्न हो जाती थी। यह दशा लगभग १२ वर्ष की वय तक रही । इसके बाद धीरे धीरे लुप्त होने लगी, ग्रीर फिर प्रयत्न करने पर भी नहीं ग्राती थी। परन्त् उसकी चाह, ग्रौर उसके लिए व्याकुलता वैसी ही बनी रही । कभी कभी इसके निये दिल तड़न उठता था।

कुछ समक्त प्राने पर मेरा ख्याल पूजा पाठ की स्रोर भी जाने लगा। जो कुछ चारों तरफ देखा उसी की द्योर मन का कुकाव होने लगा। ठाकुर जी की पूजा, भोग, धारती इत्यादि जैसी घर घर देखता था, वह मुक्ते गुड़ियों के खेल से ज्यादान मालूम होती थी। स्थित् दोनों में मुक्ते तिनक भी धन्तर न मिलता था। इसलिये इस स्रोर मन का कुकाव ज्रा भी नहीं हुस्रा। दिखावे से मुक्ते हुमेशा चिढ़ थी, इसलिये पूजा पाठ में भी इस प्रकार की

कोई चीज धारए। करने को जी न चाहता था। पूजा पाठ के सम्बन्ध में जहाँ तक मेरी निगाह और समक पहुँचती थी, वह बस देवी देवताओं से ही सम्बन्धित थी, जो कि मैं हर जगह देखता था। इसके आगे और कुछ मैं जानता ही न था। कभी कभी जो कुछ भी कर लेता था, वह यही देवी देवताओं की उपासना प्रार्थना के रूप में, और वह भी वेवल तकलीफ या मुसीबत के समय। पर इतना करने में दिल को ढाढ़स नहीं मिलता था। इसी प्रकार से कभी कोई पूजा और कभी कोई पूजा करता रहा, और मन एक देवी शक्ति से हट कर कभी दूसरे की तरफ और कभी तीसरे की तरफ भटकता रहा। इन सबमें मुक्ते कोई तत्व न मालूम पड़ता था, परन्तु करता भी क्या! इसके आगे कुछ मालम ही न था।

एक बार ग्रपने एक सम्बन्धी के साथ ग्रयोध्या जाने का ग्रवसर हुआ। वहाँ तो महात्माओं और गुरुओं की खानि है ही। हम लोग एक बड़े महात्मा के स्राक्षम में टिके। वहाँ पर उनके शिष्यगरा गृहस्थ भ्रौर विरक्त बहुत से थे। जनसे सम्पर्क रहा । ग्रन्त में जन्होंने मुभसे बहुत ग्राग्रह की कि तुम भी महःत्मा जी के शिष्य हो जान्नो, ऐसी जगह पर न्नाकर फिर भी बिना गुरू के रहे तो उसका बहुत बड़ा दुर्भाग्य है। इन सब बस्तों का मेरे सम्बन्धी लोगों पर बहत प्रभाव पडा, ग्रीर वे लोग भी मुभे मजबूर करने लगे। मेरी म्रायू उस समय केवल १६ वर्ष की थी, ग्रीर वे लोग सब मुफसे बड़े ग्रीर बुर्जुग के समान थे। विवश होकर अन्त में मुभ्ने अपने मन के विरुद्ध इसकी स्वीकृति देनी ही पड़ी : में महारमा जी के सामने पेश किया गया । उन्होंने शिष्य बनाते समय मुभसे कई बातों की प्रतीज्ञा कराई, जैसे भाठ न बोल गा, चोरी न करूंगा इत्यादि। महातमा जी कहते जाते थे, ग्रीर मैं भी उन्हीं शब्दों की दूहराता जाता था। इसमें एक बात यह भी आई कि तम्बाक का प्रयोगन करूंगा इस पर जरा मैं ग्रटका, ग्रीर सोच में पड़ गया, क्योंकि मैं तम्बाकू खाता ग्रीर पीता भी था। महात्मा जी बिना इस बात का इन्तजार किये कि मैं उन सब बातों की दुहराता जाता हैं, या नहीं, रेलगाड़ी की तरह धकधकाते ग्रांगे ग्रीर बातें कहते चलें गये ग्रीर मुभे इस संकट से छूटकारा मिल गया। उन्हें तो बहुत जल्दी थी वयोंकि उन्हें मेरे बाद ग्रौर कई लोगों को भरती करना था, जोकि शिष्य होने के लिये इन्तजार में खड़े थे। नतीजा यह हुआ कि मैं शिष्य बना लिया गया। श्रीर तब से ग्रब तक लगभग ४० वर्ष बीत गये, न कभी मैंने उनकी सूरत देखी ग्रौर

न उन्होंने मेरी श्रीर न मेरे जी में कभी यह बात जमी कि मैं उनका शिष्य हूँ उन्हें तो खैर याद ही क्या होगा। शायद रिजस्टर में मेरा नाम शिष्यों की सूची में दर्ज हो, क्योंकि आखिर एक रुपया उनकी नजर किया ही था।

इसी तरह मुद्दतों मैं भटकता रहा। श्राखिर सन १६४२ में वह समय श्राया, जब मेरा भाग्य उदय होने की सम्भावना प्रतीत होने लगी। एक श्रवसर पर श्री पण्डित रामेश्वरप्रसाद जी मिश्र से जो कि मेरे मित्र थे मेरी भेंट हुई। वह मेरे. मन की वेदना को पहचान कर इसी विषय में मुफसे बार्तालाप करने लगे श्रीर श्री लाला जी (समर्थ गुरु महात्मा रामचन्द्र जी फतेहगढ़ निवासी) के विषय में और उनकी श्राध्यात्मिक शिक्षा प्रगाली के सम्बन्ध में बताना श्रारम्भ किया। मेरा मन उस श्रीर खिंचने लगा श्रीर उसे प्राप्त करने की प्रबल इच्छा बनने लगी। उन्होंने ध्यान करने का ढंग भी बताया, श्रीर प्राण्तहृति द्वारा मेरी सहायता भी की। पहली बार की बैठक में ही मुफ्ते जो कुछ श्रनुभव हुआ उसमें मेरी सब शंकाएं दूर हो गई। मन ने निश्चित कर लिया कि यही उचित मार्ग है। मैं उनकी बताई हुई विधि से श्रभ्यास करने लगा, श्रीर समय समय पर प्राणाहृति द्वारा उनकी सहायता भी मिलती रहती।

कुछ समय बाद मुफे कानपुर जान का श्रवसर हुशा। वहाँ भी इसी प्रकार से श्रध्यात्मिक सहायता देने वाले एक महान व्यक्ति का नाम मैं सुन छुका था। उनके पास जाना श्राना श्रुक्त किया श्रीर उनकी श्राज्ञानुसार श्रभ्यास में लगा कि । मैंने लगन श्रीर श्रद्धा के साथ श्रपने श्रापको उन पर छोड़ दिया था, परन्तु कुछ समय बाद घीरे घीरे वहाँ स्वार्थ तथा भाव, बड़ाई, श्रीर ईच्या के चिन्ह जात होने लगे। श्रीर तरह तरह की शंकाएं उत्पन्न होने लगीं। स्पष्ट रूप में इन बातों को न कह सकता था, न पूछ सकता था। ये बातों बढ़ती ही गई, श्रीर उनके प्रमागा स्पष्ट रूप में मिलने लगे। इन बातों के कारगा मन की दशा भी कुछ ठीक न रहती थी। मगर साथ ही साथ पूज्य लाला जी के विषय में दोनों जगह में बहुत कुछ सुन चुका था, श्रीर उनके प्रति मेरी श्रद्धा पूर्ण रूप से दिल में स्थापित हो चुकी थी, श्रीर उन्हीं की श्रीर हिट रहती थी। मानसिक उलफनों श्रीर शंकाशों के कारगा श्रव मेरा ध्यान उसी श्रीर ज्यादा खिचता रहता श्रीर उन्हीं से प्रार्थना करता रहा। एक रात को एक विचित्र स्वप्न देखा। वह यह कि किसी एक सुन्दरं नगर की एक चौड़ी सड़क पर मैं जा रहा हूँ जो शहर के बाहर जाती है। नगर के बाहर एक बहुत बड़ा

उजाड़ भीर सुनसान मैदान है, जिसके दूसरी भीर एक बड़े महातमा का वास है ह मन में यह विचार जमा हुग्रा था, कि यह महात्मा वही हैं जिनके पास मैं कानपुर में जाता ग्राता था। मैं उन्हीं के पास पहुंचने के इरादे से सडक पर उस श्रीर जा रहा था। ग्रचानक दिखाई पड़ा कि सामने से हजारों की सख्या में पुरुष स्त्रियों का एक बड़ा फुन्ड सामने से आ रहा है। और संख्या अधिक होने के कारण उनका ताँता इस तरह बंधा हम्रा है कि पूरी सड़क बिल्कूल भर गई है। मैं द्रवक कर एक किनारे खड़ा हो गया, इस बात की प्रतीक्षा करने लगा कि यह सब लोग जब निकल जायें तब मैं ग्रागे चलुं। मुक्ते यह ग्राइचयें जरूर था कि ऐसे महात्मा की ग्रोर से यह लोग वापस क्यों ग्राप्त हैं। उप फुन्ड में से कुछ व्यक्ति मेरी स्रोर साँखों गडाये हये देखते जाते थे। मेरा स्राब्चर्य बढता र्र ही गया । इतने में आंखें खूल गई और मैं जहाँ का तहाँ खड़ा रह गया । जामने पर दिल में महान हलवल मची हुई पाई, जो बढती ही गई। उसके बाद मुक्ते ऐसा प्रतीत होते लगा कि मानो मैं किसी ऊँचे पेड से गिर कर जमीन पर लाचार पड़ा हैं। न कुछ समभ में भ्राता है, त कुछ करते धरते बनता है जो कुछ ग्राशीए ग्रब तक बंधी थी, वह सब क्ष्मा मात्र में खुर हो गई। ग्रब न रास्ता दिखाई पड़ता है, न कल्यामा की कोई सुरत । ग्रभ्यास इत्यादि जो मैं करता था, वह भी न हो पाता था। धबराहट ग्रीर परेशानी के वारगा श्रब सब छोड छाड कर केवल इस प्रार्थना में लग गया, कि 'श्री लाला जी' जिनका मैंने ग्राधार लिया है, वही इस कठिनाई को दूर करें ग्रीर मूर्फे उचित रास्ते पूर लगाएं। इस तरह मुफ्ते लगभग दो माह बीत गये। ग्रन्त में एक दिन जैसे मैंने प्रार्थना ग्रारम्भ की, एक स्पष्ट ग्रावाज मेरे कानों में पड़ी कि "ठहरी, सभी नहीं, कुछ देर है।" यह शब्द कान में पड़ते ही मेरा मन ख्राी से उछल उठा, ग्रीर मैं अपने स्थान पर खडा हो गया। मुक्ते यह भी याद न रहा कि मैं प्रार्थना करने के लिये वहाँ ग्राकर बैठा था। इसके बाद रोजाना नियमानुसार प्रार्थना करने बैठता तो ग्रवश्य था. मगर कभी भी प्रार्थना वास्तविक रूप में कर नहीं पाया। मन ने स्वीकार कर लिया कि प्रार्थना स्वीकार हो गई। ग्रीर ग्रब मार्ग शीध्र ही मिलेगा। मैंने यह सब हाल अपने परम मित्र भ्रौर हितेंथी पंडित रामेश्वरप्रसाद जी को बताया । वह हँसे, परन्तु उत्तर कुछ न दिया । उसके ग्राठवें दिन उन्हीं के साथ मैं पूज्य श्री बाबू जी साहब की सेवा में पहुंचा । वहाँ पहुँचते ही

मेरी कुल हलचल ग्रीर परेशानियां क्षिण मात्र में समाप्त हो गई, ग्रीर दिल में ऐसा मालूम होने लगा कि मैं ठिकाने पर पहुंच गया हूँ, ग्रीर ग्रव कुछ उभेड़ बुन बाकी न रही। मैं ग्रवसर मिलने पर वहाँ जाता ग्राता रहता था, परन्तु दो महीने तक ग्राध्यात्मिक शिक्षा या ग्रम्यास के विषय में कोई बात भी न ग्राई। पर मेरे मन की दशा संभलती ही गई। ग्रीर शान्ति बढ़ने लगी। ग्राध्यात्मिक शिक्षा ग्रारम्भ होने के बाद प्रतिदिन सूक्ष्म दशा का अनुभव होता गया। ग्रीर पित्रता शान्ति ग्रीर सरलता बढ़ने लगी, ग्रथाँत जिन बातों को मैं ग्रपने लिये ग्रत्यन्त कठिन बिक ग्रसम्भव समभता था, वही ग्रव ग्रत्यन्त सुगम ग्रीर सरल मालूम होने लगी। यह सब बिना कोई साधन या परिश्रम के कैसे प्राप्त हुन्ना, इसका जवाब बस यही है कि ग्राप ही की महान कृपा ग्रीर ग्रनुग्रह से।

( ब्रादरगीय मास्टर ईश्वर सहाय जी ने इसके आगे का विवरगा भी लिखने का वचन दिया था। किन्तु अपने जीवन में वह उसे पूरा न कर सके। अतः पुरानी फाइल में से प्राप्त यह अपूर्ण लेख इसी रूप में प्रकाशित किया जा रहा है।

—सम्पादक

CON DEN

## गीत

(श्रीमती बेला रानी सक्सेना)

मेरे मन में दीप जलाये, प्रभुवर! हृदय-देश तुम छाये।

(१)

चले गये हो बन-प्रान्तर में, हूक उठ रही है ग्रन्तर में, ग्रांख मिचौनी ग्रम्यन्तर की, जाने सो लखि पाये। मेरा मनुवाँ क्यों भरमाये।

(2)

मालिक! तुम हो अन्तयमि।,
तुम बिन कौन जगत का स्वामी,
प्रोम-शिखा की बिलत वितिका,
तिल-तिल हृदय जलाये।
लो भी फूट न पाये।

(३)

पर्दें से हो देख रहे तुम, देख न पाती मैं हूँ गुम सुम, सभी देखकर जीते निज प्रिय, चरन में प्राण् समाये। कैसे ढारस श्राये॥

(8)

तुम ग्रिखलेश्वर,तुम परमेश्वर,
नैया पार करो ग्रब ईश्वर,
भव-निधि है ग्रथाह,मैं हारी,
नैया पार न जाये।
कैन काम ग्रब ग्राये।

मेरे मन में दीप जलाये, प्रभुवर! हृदय-देश तुम छाये।

(१४२)

## गुरु रुपा

( श्री माता प्रसाद पाण्डेय, सीतापुर )

ईश्वर प्राप्ति के लिये उसकी कृपा पाना नितान्त आवश्यक है। उसकी कृपा से तात्पर्य गुरु कृपा से ही है। वह गुरु ही अपने समय का मर्वें-सर्वा होगा, क्यों कि उसी के द्वारा समस्त सुष्टि का कार्य किया जाता है। ब्रह्मा, विष्णु और महेश तीनों शक्तियों को लेकर वह संसार की आवश्यकतानुसार स्वयं गुरु के रूप में अवतरित होता है जैसा कहा भी गया है:—

गुरुब ह्या गुरुविष्सा, गुरुदेवो महेश्वरः । गुरुः साक्षात् परब्रह्म तस्मै श्री गुरुवेनमः ।

गुरु कृषा पाने के लिये उसके द्वारा चलाय गये "िमशन" को पाना आवश्यक है अर्थात् गुरु कृषा पाने के लिये हमें "मिशन" की पाना होगा। मिशन की प्राप्ति अभ्यासियों के प्रति सहयोग की भावना उत्पन्न द्वोने पर ही हो सकेगी। सहयोग की भावना पैदा होने पर अभ्यासी को देखते ही असीम आनन्द प्राप्त होगा और उसी क्षरण स्वयं मालिक की याद आ जावेगी, जिससे एक अनुपम आनन्द की धार बहुने लगेगी।

ऐसे महान गुरु अपने शिष्यों से किसी प्रकार की कोई सम्पत्ति नहीं चाहते और न शिष्यों से अपने शरीर की सेवा करवाना ही पसन्द करते है। उन्हें तो उनके द्वारा चलाये गये मिशन को समस्त विश्व के कोने-कोने में फैलाने वाले की ही चाह रहती है। वह अपनी समस्त शिवत अभ्यासियों को देने के लिये हर समय तड़पता रहता है। जैसा कि एक जगह पर श्री बाबू जी महाराज ने स्वयं लिखा है कि ''मैं सब की सब सब में उड़ेलना चाहता हुँ, मुम्किन है कि यही वजह हो कि लोग उसको ग्रहण करने के लिये नैयार न होते हों। उड़ेल तो मैं जाऊँगा ही चाहे वह फिर छलुक ही क्यों न पड़े।''

े ऐसा गुरु बिरला ही मिलेगा जो हर समय ग्रभ्यासियों की प्रगति के

( १४३ )

लिये तडपता रहता है। यदि यह कहा जाये कि ऐस। गुरु इस वक्त दूसरा नहीं होगा तो भी यह बात गलत न होगी। कहावत है कि " एक म्यान में दो तलवारें नहीं रह सकती।" यही कारण है कि एक समय में सही रास्ता एक ही होता है । हम इघर-उघर भटकते क्यों न रहें। साधारण व्यत्ति सही मार्ग पहचान भी नहीं सकता जब तक कि उस पर उस मालिक की कृपा न हो। अब यह संदेह उत्पन्न हो सकता है कि अनेक मार्ग तथा असंख्य गुरु होने के कारण यह पहचानना कठिन है कि सही गुरु एवं सही मार्ग कौन है। इसके लिये सबसे श्रासान नुस्खा यह है कि हम नित्य नियमित रूप से ग्रपने मालिक या ईश्वर से प्रार्थना करें कि 'ऐ मालिक मुभी सच्चे पथ प्रदर्शक की प्राप्ति करा दे जिससे मैं भी अपने जीवन को सफल बना सकूं। " इस तरह पर प्रार्थना करने से सच्चे पथ प्रदर्शक को पहचानने तथा दुँढने की ग्राप को ग्रावश्यकता नहीं रहेगी। चाहे जिस रूप में वह ग्रावे म्राप को स्वयं दूँ हेगा। परन्तू यह प्रार्थना सच्चे प्रेम से करनी भ्रवश्य पडेगी। यदि प्रार्थना ही नहीं की आवेगी तो फायदा होना भी ग्रावश्यक नहीं। वैसे यह सत्य है कि यदि व्यक्ति करना चाहें तो ग्रपना कार्य सिद्ध ही करके चैन पावेगा, क्योंकि यह कहा भी गया है :-

'हिम्मत करे इन्सान तो क्या कर नहीं सकता'

यह अपने मन से बिल्कुल ख्याल ही हटा दें कि हम किस मार्ग को अपनायें। हमें तो उस मालिक पर ही छोड़ देना चाहिये, फिर जब मालिक द्वारा अपनायें। हमें तो उस मालिक पर ही छोड़ देना चाहिये, फिर जब मालिक द्वारा अपेरित व्यक्ति से मार्ग मिल जावे तो हमें पूर्ण श्रद्धा और विश्वास से करके देखना चाहिये। उस समय हमें इघर-उघर के मार्ग या गुरुओं से अपना मुख मोड़कर एक मार्ग की और लग जाना चाहिये। हर तरफ दौड़ने से सिवाय परेशांनी के और कुछ नहीं प्राप्त हो सकता, और हम चल भी किसी मार्ग पर नहीं सकते जैसा कहा भी गया है:-

"एकहि साधे सब सधे, ,सब साधे सब जाहि"

# आत्मोन्नति

[श्री तुला राम, मेरठ]

श्रद्धा-बुरा तथा पुण्य-पाप के अन्तर का ज्ञान कैसे हो सकता है? श्रद्धात्म क्या है श्रीर इसके ज्ञान से लाभ क्या है श्रिशेर यदि लाभ है तो प्राप्ति का सुलभ साधन क्या है पथ में बाधाये क्या हैं श्रीर उनका समाधान कैसे हो सकता है ?

श्रच्छा-बुरा, पुण्य-पाप का उपार्जन मनुष्य करता है। दिन रात इसी का जाल बनाता है श्रौर इसी जाल के विराट रूप का नाम माया पड़ जाता है। 'बूँ कि जाल वही बनाता है इसलिए उससे मुहब्बत करता है। श्रौर श्रामे चलकर मोह-बन्धन से इतना जकड़ उठता है कि स्वय श्रसलियन को भून जाता है। इसलिये उपर्युक्त के श्रन्तर का ज्ञान मन की परम शुद्ध श्रुवस्था से होता है। ग्रपने मौलिक घर की तलाश का नाम श्रध्यातम है। श्रामा माया श्रौर श्रहम से मुक्त होती है यही लाभ है। साधन वही श्रोष्ठ है जिसके द्वारा श्रभीष्ट की प्राप्ति हो चुकी हैं।

यहाँ से विषय काफी गम्भीर एव जटिल बन जाता है। यहाँ पर विवेक की ग्रावहयकता है क्योंकि यहीं से सत्य ग्रीर ग्रसत्य का उदय होता है। सही रास्ते पर चलने का नाम सत्य हुग्ना इसके विपरीत ग्रसत्य। मार्ग सत्य है या ग्रसत्य इसकी परख कठिन हो जाती है ग्रीर साथ ही साथ यदि मार्ग सत्य है तो वह सुगम है या दुर्गम, इसका जानना कठिन तर है। यदि मार्ग सुगम हुग्ना तो लक्ष्य की प्राप्ति निहिचित है या नहीं— यह समस्या कठिनतम हो जाती है।

धव प्रश्न उठता है कि यदि सारा जीवन इसी जाँच में ही लगा रहा तो पथ चुनाव करना ही मुश्किल विषय बन जायेगा क्योंकि आजकल अध्यात्म की अनेक शाखायें चल पड़ी हैं और मुश्किल तो यह है कि अध्यात्म की विक्री शुरू हो गयी है। लेकिन बिना सच्चे गुरु की प्राप्त के ग्रध्यात्म की उपयू वत किताइयाँ मनुष्य को घोखा दे सकती हैं। ग्रतएव यदि जिज्ञासु हों. ग्रीर इन कमजोरियों से बचना चाहते हो. तो 'सहज मार्ग' से परिचय प्राप्त करें। जिसने यहाँ ग्रपने विचार रूपी ईटों को विश्वास रूपी गारे से जकड़ दिया, फिर उसकी जिम्मेदारी समाप्त। इसकी देख रेख ग्रीर रक्षा का उपाय ग्रपने ग्राप होता है। यह सब परम ग्रादरसीय पुज्य बाबू जी महाराज की कृषा मात्र से हो जाता है।

बहुत मुदिकल से कोई सत्कर्म निविद्य सम्पन्न होता है। र.स्ते में विद्य का ग्राना ग्रावश्यक है, तभी उसकी ग्रसल्यत का पता चलता है। यहाँ पर (ग्रध्यातम पथ में) जो बाधाओं का समूह है, वे हमारी इच्छायें है। (हमारी इच्छायें हमारी उन्ति में बाधक हैं) ग्रावश्यक इच्छायों का जब ग्रावर्गा सस्त रूप में मन पर छा जाता है तो यही कठिन बाधा का ग्रसली रूप होता है। इसी से मुक्त होकर जिज्ञासु 'सहज मार्ग' के पथ पर पैर रखता है ग्रौर उसकी ग्रसली यात्रा प्रारम्भ होती है। सहज मार्ग वह ग्रलौकिक पथ है जिस पर चलकर ग्रभ्यासी ग्रपने ग्रसली रूप का दर्शन करता है। सहज मार्ग ग्रध्यात्म का वह निराला मार्ग है, जहाँ पिथक थकता नहीं श्री बाबू जी का ग्राशीवाद है।



# गुरु की आवश्यकता

[श्री के० एस० चौहान, सावेर -इन्दौर]

इस संसार में शरीर को जीवित एवं सुरक्षित रखने के लिये जिन बस्तुग्रों की ग्रावश्यकता होती है ये ग्रावश्यकतायों प्रत्येक के समभ में ग्रा जाती हैं। तथा ये ग्रावश्यकतायों ही ग्रधिकांश लोगों का निरन्तर लक्ष्य बनी रहती हैं, इनसे प्रभावित होकर व्यक्ति समाज व मित्रों के सम्पर्क में रहकर ग्रावश्यकतायों बढ़ाता जाता है। भौतिक पदार्थों की ग्रावश्यकता समय एवं परिस्थिति वश बदलती रहती हैं। ग्रावितायं ग्रावश्यकताश्रों के लिए मानव सदियों से संघर्ष करता रहा। ज्ञान विज्ञान के साथ ग्रावश्यकतायों भी बढ़ती गई। मानव ग्रावाहित ग्रावश्यकताश्रों को भी वाँछित मानता है ग्रतः कई ग्रावश्यकतायों ग्रनुभव करता है, तथा उनकी प्राप्ति हेतु संघर्ष के साथ कष्ट उठाता है।

जो इन सभी अवाँछित आवश्यकताओं से ऊब जाते हैं, तथा जीवन की सभी आवश्यकतायें उपलब्ध होने पर भी असंतुष्ट रहते हैं, वह इन आवश्यकताओं के मूल को भी तथ्यहीन एवं सारहीन मानकर उदासीन रहते हैं। अन्दर से एक खिचाव अक्सर होता रहता है जिसके प्रभाव से वाह्य आकर्षण समाप्त सा हो जाता है, और जीवन की वास्तविकता एवं सत्य को दूँढता है जिससे जीवन में वास्तविक आतिमक सुख एवं चिरशान्ति मिलती है। यही कारण है कि महात्मा बुद्ध को भौतिक जीवन की आवश्यकताओं की उपलब्धि के बाद भी वँभव से कोई आकर्षण नहीं रहा, मार्ग दर्शन एवं गुरु शरण की चाह ही उनके लिये सबसे बड़ा आवर्षण था जिनके द्वारा वे अपना उद्देश प्राप्त करते।

बच्चा ग्रावश्यकतात्रों से प्रारम्भ में ग्रनभिज्ञ रहता है। जिस वातावररा में रहता है उसी से सम्बन्धित श्रावश्यकताश्रों को शनै: शनै: ग्रनुभव करता है, तथा प्राप्ति के लिये चेप्टा करता है। माँबाप के मार्ग दर्शन से उपलब्ध भी करता है तथा उसकी आवश्यकताओं की पूर्ति भी माँ बाप स्थिति अनुसार करते हैं। माँ बाप के एक मात्र आलम्बन में वह चिन्तामुक्त रहता है तथा अपने को पूर्णतया उन्हीं पर समर्थित कर देता है एवं सुखी रहता है।

पूज्य गांधी जी का कथन है कि "पृथ्वी से हम सब परिचित हैं पर अपने भीतर विद्यमान देवलोक को कोई नहीं जातता" । इस देवलोक की जानने के लिये ही गुरु की ग्रावश्यकता है। बच्चे की सी स्थिति मानव की है, जो आवश्यकताओं की पूर्ति के उपरान्त आदिमक स्नानन्द की . श्रावश्यकता श्रनुभव करता है। विश्व में संत परम्परा इसका प्रमासा है। श्राध्यात्मिक मार्ग के मार्ग दर्शक को गुरु कहा जाता है। मानव का कल्याए। गूरु के मार्ग दर्शन पर ही निर्भर है। प्रत्येक उस व्यक्ति को जो भ्रपना पारलौकिक हित चाहता है, गुरु की परम स्रावश्यकता है। गुरु माँ बाप के समान ही नहीं ग्रापित बढकर है। जो कुछ भी गुरु से प्राप्त किया जाता है वह माँ बाप से भी नहीं मिल सकता यहां तक कि गुरु से साधक जो विद्या निशुलक पाता है वही विश्व में कहीं पर खरीदने पर भी जपलब्ध नहीं होती। बच्चे की सी स्थिति हर साधक की है। जो माँ बाय रूपी सद्गुरु के चरगों में समर्पित होकर सूखी रहता है, तथा चिन्ता से मुक्त हो जाता है, वह कोई भी जवाबदारी अनुभव नहीं करता। सदगुरू ही साधक की पूर्ण जवाबदारी लेते हैं। श्राज के प्रतिकृत समय में जब कि श्रुशान्ति एवं संघर्ष श्रधिक है इन सबसे छूटकारा पाने के लिए गुरु संरक्षण अति आवश्यक है,

> गुरु मिला तब जानिये मिटै मोह संताप। हर्ष शोक व्यापै नहीं तब गुरु स्रपने स्राप।

हर व्यक्ति चाह रखता है कि उसकी बुराइयाँ दूर हो तथा श्रच्छाइयाँ प्राप्त हों। यह बिना सदगुरु कृपा के सम्भव नहीं है। यदि बच्चे की भाँति हम सदगुरु को ही पूर्ण-रूपेण समर्पण कर दें, तथा उनकी ही एक मात्र उच्छा एवं ग्राज्ञा पर चलें तो निश्चित है कि हमारे भौतिक कष्ट भी दूर हो जाते हैं। यदि कष्ट हुग्रा भी तो इसका प्रभाव केवल

तन पर होता है मन पर नहीं होता, क्योंकि मन गुरु के सान्निध्य में रहता है। ग्रम्हे व बुरे, सुख-दुख का प्रभाव होना ग्रथवान होना यह साधक की स्थित पर निर्भर करता है। चिन्ताग्रों से मुक्त होने का एक मात्र उपाय गुरु शरगा है, तथा गुरु के द्वारा ही वास्तविक एवं ग्रादर्श जीवन शुरू होता है। बिना गुरु के जीवन ग्रपूर्ण है, सत कबीर का कथन है कि:—

कबीर निगुरा ना मिले पापी मिले हजार । एक निगुरे के शीश पर लाख पाप को भारो।

श्रत: बिना सदगुरु किये व्यक्तित्व में निखार नहीं श्राता । यद्यपि मानव के जीने के कई ढेंग हैं, फिर भी बिना गुरु के जीवन बिताने में श्राकर्षण नहीं है. न गति है श्रोर न प्रगति है ।

ग्रतः जिस प्रकार मानव शरीर को सुरक्षित एवं जीवित रखने के लिये भोजन कपड़ा एवं निवास की ग्रावश्यकता है, उसी प्रकार जीने एवं मानव जीवन सार्थक करने हेतु गुरु भी ग्रावश्यक हैं। गुरु हैं तो जीवन है, वर्ना मानव जीवन एवं पशु जीवन में विशेष ग्रन्तर नहीं रहता। ग्राज का विवेकपूर्ण मानव यद्यपि भौतिक प्रगति के शिखर पर पहुँच जाये, परन्तु उसके ग्रान्तरिक मन की स्थिति क्या है, इस पर हम विचार नहीं करते। यदि ग्राहम निरीक्षण '' करें तो निष्कर्ष यही है कि गुरु के बिना जीवन सार्थक नहीं है तथा जीवन ग्रपूर्ण है। गुरु का महत्ब उन्हीं के समग्र में ग्राता है जिन्हें गुरु की चाह है।

## ख्वाब

[श्री इक्तबाल बहादुर 'ग्रहकर', शाहाबादी] किसी के ख्वाब की ताबीर का फ़साना है,

यह स्वाब स्वाब नहीं स्वाब का बहाना है। हवाये ग़ैब ने दीं लोरियाँ सुलाने को,

ं बचा-बचा के नज़र ख्वाब में जगाना है। भिड़क के छेड़ दिया मुस्करा के यूँ बोले,

नई जमीन नया ग्रासमाँ बनाना है। बहक न जायें कहीं बूलबूले नशेमन से,

फ़िजा का रंग नया म्राशियाँ बनाना है। बिहिरनो ख़ल्द से बढ़कर है सर जमीं म्रपनी,

फ़लक से ग्रा के सितारों को मुस्कराना है । गो राजेहुस्न छिपाया था राजदाँ ने मगर,

वह राज परदये कुदरत का फिर हटाना है। लो ग्राज तुमको सुनाता हूँ राज कुदरत का,

वह हुसने राज है कुदरत का यक फ़साना है । नहीं है राम न रावरा का बुद्ध इस युग में,

नहीं जनक न धनुषयज्ञ का रचाना है। गुजर चुका है जमाने का म्रब तो दौरे चलन,

• यह युग नया है नई खोज का जमाना है। हमारे राम में ग्रीर राम में है फर्क इतना,

इधर नज़र है उधर तीर का निशाना है। उन्हें तो ग्रपनी भुजाग्रों पे नाज़ था लेकिन,

इन्हें तो ग्रपनी तवज्जोह की रौ बहाना है। परे है हद से कोई ग्रौर कोई है जेरे हुदूद,

यही तो फैसला अपना तुम्हें सुनाना है। खुला दरबार है चाहे तो इम्तहाँ ले ले,

वह बढ़ के ग्राये जरा जिसको ग्राज्माना है। रहेन होश खुदी बेखुदी का कुछ ''ग्रहक़र'',

पिला दे जाम वो बहदत का गर पिलाना है।

## याचक

(श्री केशव मोधे, सावेर-इन्दौर)

कहीं पढ़ा हुन्ना किस्सा याद न्ना गया। एक याचक किसी कंन्नस लखपित के पास गया और उससे कुछ पैसे माँगे। लखपित ने कहा, "मेरे पास नहीं हैं।" याचक ने कुछ कपड़ा मांगा। लखपित ने कहा "मेरे पास नहीं हैं।" याचक ने खाना मांगा। लखपित ने फल्लाकर वहीं जवाब दिया। याचक ने कहा, "कुछ नहीं तो एक बीड़ी ही दे दीजीये।" लखपित ने क्रोधित होकर वहीं जवाब दिया। तब याचक ने शाँत स्वर में कहा, "मतलब न्नाप भी मेरे जैसे ही हैं।"

इस दुनिया में सब ही भिखारी हैं। कोई तनका, कोई विनका, तो कोई मनका! हर एक में कुछ न कुछ कमी है। कमी है इसिलिये उसैकी पूर्ती की कामना है। जहां कामना वहाँ याचकत्व आ ही जाता है ! पूर्णी तो एक ही है और वह है परमेश्वर।

श्री बाबू जी कहते हैं कि हम सब म। लिक के दर के भिखारी हैं। हमें हर समय उसके दरवाजे पर भोली फैलाये खड़े रहना चाहिये। भोली जरूर खाली होना च। हिये, नहीं तो म। लिक देना चाहे तब भी कैसे दे। म। लिक का भंडार हर समय पूर्ण रहता है। पूर्ण में से पूर्ण निकाल लेने पर भी वह पूर्ण ही रहता है। "पूर्णस्य पूर्ण म। दाय पूर्णमेवाविशाष्यते''। श्रीर याचक को वह देते रहना भी च। हता है। कमी तो लेने वाले की है। कमी तो याचक के पाने की क्षमता में है। यदि याचक लेना ही नहीं चाहे या ले नहीं पावे, तो दाता का क्या दोष ?

श्रवसर यह पूछा जाता है कि मरने के बाद श्राहमा कहाँ जाती है। जवाबें बिल्कुल सीघा है। श्राहमा वहीं जाती है जहाँ हम उसे ले जाना चाहते हैं। "यान्ति देवव्रता देवान्त्रितृत्यान्ति पिनृव्रताः। भूतानि यान्ति भूतेज्या यान्ति मद्याजिनोऽपि माम्" (श्रीमद्भगवद्गीता २५ इलोक ६ वां श्र०)

[कारण, यह नियम है कि देवताओं को पूजने वाले देवताओं को प्राप्त होते हैं, पितरों को पूजने वाले पितरों को प्राप्त होते हैं, भूतों को पूजने वाले भूतों को प्राप्त होते हैं, भूतों को पूजने वाले भूतों को प्राप्त होते हैं। "]यह तो मुभे तय करना है कि हमें अपनी आत्मा को कहाँ ले जाना है। मालिक के यहाँ हर प्रकार की व्यवस्था है। जिस प्रकार की व्यवस्था हम अपने लिये चाहते हैं, उसकी कामना लेकर हम उसके दर पर जायें। हमारी कामना जरूर पूर्ण होगी, बशतें, हमारी भोली पहले से ही गैर चीजों से भरी न हो, और हमारा याचना करने का तरीका उचित हो।

बात तरीके की चल पड़ी। उचित तरीका ग्रपनाने से ही कार्य सिद्धि होती है। उचित ग्रनुचित की व्याख्या जरूर देश काल, परिस्थिति के ग्रनुख्य तरीका बदलती रहती है। मगर उससे क्या ? बदली हुई परिस्थिति के ग्रनुख्य तरीका बताने वाले की व्यवस्था ईश्वर के तरफ से होती ही रहती है। हर क्षेत्र में हर समय मार्गदर्शक रहता है। किसी को वह मिल जाता है ग्रीर उसको ग्रपने कार्क के यश मिल जाता है तो कोई भटकता रहता है। उचित मार्ग दर्शक कहीं हो सकता है जो उस मार्ग पर चल चुका हो, ग्रीर मार्गदर्शन भी वह उसी हद तक कर सकता है जिस हद तक उसने ग्रपनी यात्रा पूरी की हो।

प्राचीन काल में ग्राध्यात्मिक क्षेत्र में पदार्पगा करने वालों के लिये "ग्रीकंच्नत्व" एक ग्रावश्कता थी। जीवन यापन दो चार घर मांगकर जो कुछ प्राप्त होता, उसी से करना होता, त्याग की भावना जगानी होती, ग्रीर "संग्रहत्वृत्ति" का निषंध था। ग्राकंचनत्व सिर्फ वाह्य वस्तु के त्याग तक सीमित नहीं रहता था, बल्कि, उसे मन की एक ग्रात्ति बनना होता था। दूसरे शब्दों में साम्रक को ग्रंतकीह्य ग्राकंचन होना पड़ता था। विरागी होना पड़ता था।

"वैराग्य" यह एक मानसिक दशा है भीर उसका उदय उचित साधना द्वारा प्राकृतिक रूप से ही होता हैं, होना चाहिये। वैराग्य ग्राने पर भकिचनत्व अपने भाष ग्राता है। उचित साधना द्वारा प्राप्त वैराग्य, तथा उसके परिसाम स्वरूप प्राप्त शकिचनत्व ही असली होता है भीर भारिमक उन्नित में सहायक होता है। तन श्रोर धन का भिखारी बदि मन से विरक्त न हो तब भीख मांगना उसकी कामना पूर्ति का एक साधन मात्र रह जाता है। वैराय्य से त्याग, श्रीर त्याग से श्रिकंचनत्व, यह एक सहज श्रीर ऐच्छिक प्रिक्तिया है श्रीर इसलिये इसमें मुख है। याचकत्व यह एक श्रनैच्छिक स्थिति हैं श्रीर इसलिये उसमें दुख। सहज मार्ग पद्धति से हमें वैराग्य, श्रीर उसके परिसाम स्वरूप श्रीतरिक श्रिकंचनत्व, श्रपने श्रीप क्रमशः प्राप्त होता है। तब साधक एक मनका दिवालिया न होकर, एक उदार श्रीर विचार सम्पन्न व्यक्ति बनता है। श्रात्मिक उन्मिति करते हुए क्रमशः वह ऐसे स्तर पर पहुंचता है जहाँ याचक, याचकत्व श्रीर याचना सब सिमिट कर एक हो जाते हैं श्रीर फिर क्षीन किसमे श्रीर किस लिए याचना करे है

#### THE STATE OF THE S



WITH BEST COMPLIMENTS FROM

## Steels Worth Limited

POST TINSUKIA

(ASSAM)

## प्रभु और उसकी प्राप्ति

(श्री जगदीश प्रसाद गुप्त, सीतापुर)

पूज्य बाबू जी महाराज सबका मंगल करते हैं ग्रीर सदा मंगल करेंगे यह विश्वास रखना चाहिये। संग ग्रच्छा नहीं रहने पर उसका भी मन पर ग्रसर होता ही है ग्रीर मन के दोष भी श्रभी सारे दूर नहीं हुए हैं। पर हम ज्रा भी निराश न होकर ऐसा निश्चय करें कि मैं ग्रपने को पूज्य बाबू जी के प्रति ग्रपंस कर खुका हूँ। मैं, मेरा नहीं बाबू जी का हूँ। मेरे मन बुद्धि पर बाबू जी का ग्रधिकार है, ग्रतएव मेरे मन में बुरे भाव, विषय वासना, भोग-कामना, राग-द्वेष के भाव ग्रा ही नहीं सकते। ग्रायोंने तो ठहर नहीं सकेंगे, या तो तुरन्त नष्ट हो जायोंने या भाग जायेने।

बाबू जी की कृपा पर हड़ विश्वास करना, यह अनुभव करना कि उनकी अनन्त कृपा है, वह जब जो परिस्थिति देते हैं, उसी से हमको लाभ उठाना चाहिये। किसी भी प्रतिकृष परिस्थिति को अपने विचार के द्वारा अनुकूल बनाया जा सकता है। विश्वास से अनुकूलता हो सकनी है, और प्रेम में तो अनुकूलता- प्रतिकूलता का प्रश्न ही नहीं रह जाता। वहाँ तो केवल प्रेमास्पद का सुख ही एकमात्र उद्देश्य होता है। अत: किसी भी अवस्था में असंतोष होता ही नहीं।

बाबू जी को समर्पण कर देने के बाद निश्चय ही वह वस्तु उनकी हो जाती है। फिर वह उसे अपने अधिकार पूर्वक, इच्छानुसार बरतते हैं और इस प्रकार जो उनकी वस्तु बन जाता है एवं वह जिसे इच्छानुसार निःसंकोच बरतते हैं उसी का जीवन धन्य है। फिर न तो उसे, कुछ पाने की चिन्ता रहती है, न सोचने की ही कोई बात उसके लिये रह जाती है। उसके लिये सोचना, करना-कराना, सब बाबू जी महाराज अपने जिम्मे ले लेते हैं। वह तो सर्वथा निश्चिन्त और योग-क्षेम की कल्पना को छोड़कर नित्य निरन्तर प्रभु बाबू जी के मधुर चिन्तन में लगा रहता है।

बाबूं जो का यह स्वभाव है कि जो उनका हो जाता है, उसे सदा के लिये ग्रपनाकर वे स्वयं उसके बन जाते हैं। भूलना, त्याग करना, हृदय में न बंगना-यह सब तब रहता ही महीं।

पूज्य बाबू जी ने कहा कि ऐसे प्रेमी भक्त मेरा हृदय होते हैं, मैं उनका हृदय होता हूँ। वे मेरे सिवा किसी को नहीं जानते, मैं उनके सिवा और किसी वो नहीं जानता। जब वे स्वंय ही हृदय हो जाते हैं और प्रेमी भवत को अपना हृदय बना लेते हैं, तब त्याग की तो कल्पना ही नहीं की जा सकती। वे उस प्रेमी के अधीन हो जाते हैं - उसके मन में अपने मन का प्रवेश कराकर एक मन, एक प्रास्त हो जाते हैं।

बावु जी इसमें कोई विलक्ष्मा बात नहीं करते। उनका स्वभाव ही ऐसा विलक्षमा है। वे जिसको अपने हदय में बसा लेते हैं वह चाहने पर भी फिर उनसे अलग नहीं हो सकता। उसे तो वहाँ सदा के लिये वैथे रहना पड़ता है। यों प्रेमी भक्त और प्रेमास्पद बाबू जी एक दूसरे के द्वारा बाँधे जाते हैं और एक दूसरे को बाँध लेते है। यह अनन्त माया के बन्धनों से मुक्त स्थित में होने वाला बन्धन बड़ा ही विलक्षमा, दिन्ध मधुर होता है। अतएव इससे मुक्ति न बाबू जी चाहते हैं, न प्रोमी चाहता है।

सच्ची इच्छा को पूज्य बाबू जी अवश्य पूरा करते है। हम ऐसा मानते ही क्यों हैं कि उन्होंने कुछ बाकी रक्खा है। हम बस, विश्वास वरके यह मान लें कि बाबू जी मेरे हैं और मैं उनका हूँ। उनकी कुषा तो अपार है ही और वह भी अहँतुकी है। पर प्रेम में तो कुषा की भी कोई महत्ता नहीं रहती। प्रेमी के प्रेम रसास्वादन के लिये वह स्वय लालायित रहते हैं। हम ऐसे बाबू जी के सुख में सुखी रहने वाले बन जायँ कि बस, उनको ही हमारी सदा चाह बनी रहे। वे हमें अपने पास रखने में और हमारे पास रहने में सुख का अनुभव करें। यह निश्चित विश्वास रखें कि हम पर बाबू जी महाराज का परम अनुग्रह है। सारी चिन्ताओं को छोड़कर बाबू जी का ही चिन्तन करें। फिर जहाँ, जब, जो कुछ करना कराना होगा, वे अपने आप ही करें-करायेंगे। अब भी वे ही करते कराते हैं। पर हम अपनी चिन्ता अपन करने लगते हैं, इसमें उनके करने का अनुभव

नहीं कर प्राते हैं। इस गंदे शरीर की तो बात ही क्यों सोवते ? हम तो यह शरीर नहीं हैं। हम जो हैं, सदा उनके पास ही हैं, वे सदा ही हमारे पास हैं। वे हमको कभी छोड़ना नहीं चाहते, हम चिन्ता क्यों करते हैं ? निरन्तर उनके सान्तिध्य का ग्रमुभव करके मुग्ध होते हैं।

संसार में सर्वत्र बाबू जी भरे हैं-इस बात को न देखकर हन अपने मन की अनुकूलता खोजते रहते हैं। इसी से दु:ख बना रहता है। सदा सर्वदा उनको देखें, उनका अनुभव करें। वे हमारे हैं, हम उनके ही हैं-यह सदा अनुभव करते रहें। फिर संसार की कामना-वासना कहाँ रह सकेगी? कैसे रह सकेगी?

शरीर कहीं भी रहे, उनकी ती नित्य-निरन्तर साथ रहना ही पड़ता है। एक क्षरा भी अलग रहें या रहने वें यह उनका स्वभाव ही नहीं है। हम चाहें उन्हें न देख पायें पर वे तो सवा हमें देखते मुस्कराते रहते हैं और बीच-बीच में विचित्र भाव भंगिमाओं के द्वारा अपना अनुभव भी कराते रहते हैं। उनका हढ़तम सम्बन्ध ऐसा विचित्र है कि वह कभी भंग तो हो ही नहीं सकता, क्षराभर के लिये भी पृथक नहीं रहने देता। उनकी अनुभूति का वर्णन नहीं किया जा सकता। पर निश्चय ही वे सदा सर्वदा साथ हैं, इस पर विदेवास करें तथा अनुभव भी करोते रहते हैं।

यदि हम सर्वथा समिपित हो चुके हैं, तो फिर अपनी चिन्ता क्यों करते हैं। हमारा अपनापन तो सारा बाबू जी की वस्तु बन चुका है। हमें राग विराग से क्या मतलब। हम अपनी जगह अपने को बाबू जी के हाथ का एक मात्र खिलौना समर्भें। वे अपनी इच्छानुसार कुछ भी करें, हम अपना अधिकार क्यों मानते हैं? न तो हमें अब अपने लिये चिन्ता शोक करने का अधिकार है, न संसार की किसी परिस्थित को लेकर हर्ष और उल्लास करने का। हम तो निश्चित्त रहकर परमानन्द स्वरूप पूज्य बाबू जी का अनवरत चिन्तन करते रहें। चिन्ता करनी होगी तो वे आप करेंगे। संसार की कुछ भी स्थित रहें।

हम।रे पाप तो उसी क्षमा नहट ही गर्वे थे जिसे क्षमा हमने प्रपने को

उनके चर्गों में समर्पंग कर दिया था। अब वे चाहे हमारी खूब बड़ाई करें या हमें खूब कोसें -फटकारें अपमान करें। हमको न अपनी बड़ाई माननी है. न फटकार अपमान। वे अपनी ही बड़ाई करते हैं और अपने को ही कोसते फटकारते हैं। हमें न तो बड़ाई सुनकर फूलना चाहिये न अपनी बड़ाई मानकर संकोच करना चाहिये। इसी प्रकार न तो अपमान निन्दा से दुखी होना चाहिये और न अपनी निन्दा मानकर क्षोम ही करना चाहिये।

हमारी बड़ाई कौन करता है ? वे तो अपनी वस्तु को बिह्या मानकर अपनी वस्तु पर रीभकर अपनी वस्तु से आप सुखी होकर, अपनी वस्तु के गुएगान करने के बहाने प्रकारान्तर से अपना ही गुएगान करते हैं। वे अपने आप में ही अपने आप खेला करते हैं। हम एक खिलौना हैं, पर वह खिलौना भी वे आप ही बने हैं। अतएव हम सदा ही मौज में रहें। जगत का कोई खप सामने आवे, कैसी भी परिस्थिति आवे, हम यही समभें कि वे हमारे हैं हम उनके हैं। न हमारा अन्य कोई है, न हम अन्य किसी के हैं। फिर चिन्ता, भय, मान, मद, विषय को स्थान ही कहाँ है ? हमारे लिये तो दुःख, भय, शोक नाम की कोई वस्तु ही नहीं रह गई है। अधिक क्या कहा जाय।

इससे अधिक जानने की मुफे आवश्यकता ही नहीं है। हम तो बस इतना ही मानें-जानें कि वह हमारे हैं, हमें बड़े ही प्रिय लगते हैं और हम उनके हैं। फिर जब जनाना चाहेगें, जना देगें। हमें उनके ज्ञान से मतलब नहीं, हमें तो उनसे तथा उनके प्रेम से मतलब है। उनको वे अपना पूरा ज्ञान स्वयं देगें। ज्ञान होने पर भी यदि प्रेम कम हो जाये तो वह ज्ञान भी नहीं चाहिये। वे चाहें कोई कुछ भी हों, हमारे अपने हैं, पूरे अपने हैं, सदा अपने हैं, अत्यन्त मधुर प्रियतम हैं, सदा पास रहते हैं, सदा रसदान करते रहते हैं, उन पर हमारा सम्पूर्ण अधिकार है। बस यह चीज सदा बनी रहनी चाहिये।

वस्तुत: तो हम परम् सुखी तभी होगों जब एक मात्र परमश्रोष्ठ बाबू जी का ही ग्रनन्य चिन्तन होगा। समस्त हर्ष, द्वेष, शोक, ग्राकाँक्षा का नौश हो जायेगा। ग्रत: बस कोई भी दूसरा चिन्तन न करके बाबू जी का ही मधुर मनोहर चिन्तन करने की चेष्टा करें। मन निरन्तर बाबू जी की स्मृति में ही लगा रहे। दूसरे का विस्तन हो ही नहीं। समर्पेण होना चाहिये। जिस मन में बाबू जी बस गयं उसमें कभी, किसी भी हालत में दूसरे को स्थान नहीं मिलना चाहिये। गोपियों ने उद्धव जी से कहा था परमात्मा के घ्यान के लिये भी मन में स्थान नहीं रहा। "नाहिन रह्यों हिय महं ठौर"। इसी प्रकार दिन-रात स्वप्न-जागरण सदा-सर्वदा एक मात्र बाबू जी ही चित्त में रहें, उनमें ही चित्त रहे। उनका चित्त ही ग्रपना चित्त बना रहे।

ग्रसल में संसार का संयोग-वियोग, सफलता-विफलता, हानि-लाभ, जन्ममृत्यु ग्रादि हमारे मन की क्षुद्र सीमा में ही व्यक्त होते हैं । श्रनन्त महासागर के
वक्षःस्थल पर कीड़ा करने वाली ग्रसंख्य तरंगों के समान विश्व में बाबू
जी की यह लीला ग्रनवरत चल रही है। इस लीला को न समभने के
कारण ही ये सब हमें मुख-दुःख देने वाले होते हैं। यह हमारे विचारों
की सृष्टि है। उस महान ग्रनन्त की ग्रोर देखने से तो इन लहरियों
में ग्रनन्त-ग्रपार एक रस ग्रानन्दराश के ग्रातिरिक्त ग्रोर कुछ भी नज़र
नहीं ग्राता। हमारी ग्रान्तरिक दृष्टि नित्य निरन्तर ग्रनन्त की ग्रोर ही
लगी रहती है। व्यावहारिक दृष्टि से तरंगों के साथ हम भी यथायोग्य
तरंगित होते रहते हैं। किसी भी तरंग का ग्राचात हमारे ग्रन्दर ग्रानन्द
की ही ग्रनुपम ललित लहरी उत्पन्न करता रहता है ग्रीर सारी लहरियों

# आगे कदम वढ़ायें जिन्हें सुमता नहीं

(श्री अर्जुन पाण्डेय, कानपुर)

ग्रंथकार की भयंकरतम स्थिति ! झनाच्छादित क्षितिज !! मानवता नेत्रहीन के समान भटकती रही।

कुछ दीप जले, रोशनी दृष्टिगोचर हुई, किन्तु दीपों की बिसात ही कितनी। कुछ समय के लिये सीमित दायरे में प्रकाश बिखेर चलते बने। मानवता पुन: प्रकाश के लियं तड़पती तरसती रही, श्रंधे बेसहारे की भाँति भटकती रही। विवेक शक्ति लुप्त हो जाने के कारगा राजा को छोड़ गुलामों की सेवा करने लगी। श्रसख्य देवी, देवताश्रों के समक्ष घुटने टेके, मंत्रों की श्रसंख्य रट लगाई, किन्तु बास्तविक प्रकाश से बंचित रही। सर्वत्र व्याप्त पाखण्डपूर्ण कर्म काण्डों, धर्मांत्वता, श्रसहिष्णुता ने श्राग में घी का काम किया, तथा मानव कृमश: वास्तविकता से दूर होता गया।

ऐसे भीषणतम अधकार को विदीर्ण करने के लिये आफताब (सूर्य) की

, जरूरत थी जो सम्पूर्ण विश्व की प्रकाशित करने की क्षमता रखता हो। दिव्य विभूतियाँ अकस्मात् नहीं आतीं। जब मानवता उन्हें पुकारती है तब ही वे आतीं हैं, अपना उद्देश्य पूर्ण कर चली जातीं हैं। यह प्रकृति का अविचल नियम है।

स्रसहाय मानवता उस सूर्य के लिये चीख पड़ी । स्रावाज से ईश्वरीय सिंहासन हिल उठा स्रीर उसने महानतम शक्ति सम्पन्न ब्रह्म विद्या का सूर्य, स्राफताबे मारफत, भेजा । एक विशेष शक्ति ३० अप्रैल सन् १८६६ को विश्व को प्रकाशित करने दानवता को समाप्त कर मानवता को पुनः स्थापित करने के लिये उत्तरी । इसका पूर्वाभास हमारे योग हिष्ट वाले सन्तों को मिल चुका था । स्वामी विवेकानन्द ने पूर्वाभास पा कहा था ।

"Today man requires one more adjustment on the spiritual plane. Today when material ideas are at the height of their

glory and power, today when man is likely to forget his divine nature through growing dependance on matter and likely to be reduced to a mere money making machine, an adjustment is necessary, and the power is coming. The voice has spoken to drive away the clouds of gathering materialism. The power has been set in motion which at no distant date will bring unto mankind once more the memory of their real nature."

श्री ग्ररविन्द ने ग्रपनी त्रनुभूतियों द्वारा शक्ति के ग्राने की पुष्टि की। रें उन्होंने एक लेख (How God came into my life) में लिखा है कि मुभे ग्रावाज मिली ''I am Krishna'' मुभे उसी ने बताया कि शक्ति मानवता के उत्थान के लिए जा चुकी है।

"It is Shakti that has gone forth and entered into people. Long ago I have been preparing for this uprising, and now the time has come, and it is I who will lead to its fulfilment." ("How God Came Into My Life"—"Bhawans Journal")

श्री श्ररिवन्द ने श्रपने श्रनुभवों के श्राधार पर वर्तमान समय को ईरवरीय समय (Hour of God) कहा। उन्होंने ग्रपने एक लेख में उस श्रवतार की प्रकृति (Nature of Avtara) का भी वर्णन किया है। किन्तु दुख इस बात का है कि श्री अरिवन्द यह न बता सके कि शिक्त कहाँ है। वह श्रवतार उनके समय में श्रा चुका था तो यह रहस्य उन्होंने रहस्य ही क्यों रखना उचित समभा। कारण चाहे जो हो उन्होंने उसकी उपस्थित तो स्वीकार की है।

ग्राज हम कितने सौभाग्यशाली हैं जिनके बीच यह महानतम शिक्त मौजूद है। शिक्त के बारे में भी बहुत समय तक लोग घोखे में रहें, किन्तु ग्रब तस्वीर साफ होने लगी है। वह श्रपने निर्माणात्मक एवं विध्वँसात्मक कायों को तीब्रगति से करती जा रही है। पूर्वी क्षितिज पर उदित सूर्य सम्पूर्ण विश्व को प्रकाशित करने लगा है। पश्चिमी ग्राकाश भी प्रकाश से चमकने लगा है। जर्मनी, फ्रांस, डेनमार्क, इंगलैण्ड, इटली, ग्रमरीका, मिश्र, कनाडा, तथा ग्रफीकी देश भी प्रकाशित हो रहे हैं। ग्राशा है शीध्र ही विश्व के भुन्न अन्य राष्ट्र इस प्रकाश को प्रहरा कर अपने को कृतकृत्य करेंगे।

''श्राम का स्वाद पेड़ की पहचान कराता है''। श्री रामचन्द मिशन में परम श्रादरणीय एवं श्रद्धेय श्री ''बाबू जी'' द्वारा तैयार किए गए व्यक्तित्व जिन्होंने प्राचीन काल के महान ऋषियों को बांसों पीछे छोड़ दिया है, इस बात के सबूत हैं कि वह श्रद्धितीय शक्ति सम्पन्न व्यक्तित्व परम श्रादरणीय एवं श्रद्धेय श्री ''बाबू जी'' महाराज ही हैं, जिनकी निगाह घोर पतित को महान ऋषि बनाने में समर्थ है। कोई भी सहृदय व्यक्ति स्वतः प्रयोग द्वारा इस बात की पुष्टि कर सकता है। श्रन्यथा भविष्य इस बात का ठोस प्रमाग देगा।

श्रध्यात्मिकता के इतिहास का यह स्वर्णयुग है जिसमें जीवन मुक्त बनने का श्रपूर्व सीभाग्य हमें प्राप्त है।

इस भीषण श्रष्टकार की बेला में कराहती मानवता से पुकार कर कहते हैं:-

> "म्रागे कदम बढ़ायें जिन्हें सूभता नहीं। रोक्कन चिरागे रोह किये जा रहा हूँ मैं।।"

> > ---

্ড টু

## अनन्त यात्रा

[ इस स्थाई स्तम्भ के ग्रन्तगंत श्री 'बाबू जी' ग्रीर सुश्री कस्तूरी चतुर्वेदी के बीच पत्र—व्यवहार क्रमशः प्रकाशित किया जा रहा है। इसमें ग्रध्यात्म एवं त्रह्मविद्या सम्बन्धी साधना में ग्रभ्यासी की प्रगति का एक सम्यक् व्यवस्थित वास्तविक विवरण प्रस्तुत है। उक्त विद्या को वैज्ञानिक ग्रध्ययन एवं ग्रनुसन्धान के लिये सुलभ करने की हृष्टि से इस विस्तृत पत्र-व्यवहार का यथातथ्य प्रकाशन महत्वपूर्ण होगा। क्रमागत— —सम्पादक ]

पत्र संख्या ६४

लखीमपुर

**१**5-8-₹0

परम पुज्य तथा श्रद्धेय श्री बाबू जी,

सादर प्रशाम ।

मेरा एक पत्र मिला होगा। अब जो अपनी आतिमक-दशा है वह 'ईश्वर' की कृपा से समक्त में आ गई है, सो लिख रहीं हूँ। मैंने शायद अगले पत्र में लिखा था कि अब नाते-रिश्तेदारी की डोरी बिल्कुल कटी हुई मालूम पड़ती है परन्तु मैं देखती हूँ कि केवल माते-रिश्तेदारी की ही नहीं बिल्कुल कटी हुई लगती है। अब तो मैं अपने को दुनियाँ से बिल्कुल ग्रलग पाती हूँ। किसी वस्तु या और लोगों से लेश-मात्र भी लगाव प्रतीत नहीं होता है और किसी हद तक मैं अब यह भी कह सकती हूँ कि मेरे लिये सोने और मिटटी का मूल्य समान प्रतीत होता है। भाई सच तो यह है कि अब मनुष्य और जानवरों में भी एक प्रकार से समानता ही लगती है। मैं यह देखती हूँ कि मुक्तमें छुआ छूत का विचार बिल्कुल रह ही नहीं गया है। मैं अपने को दुनियाँ से अलग भी कह सकती हूँ और बिल्कुल एक भी कह सकती हूँ क्योंकि न किसी के प्रति

ज्रा सी भी नफ़रत है न लगाव, हाँ बिल्क ऊपर के व्यवहार में सब के प्रित प्रेम का भाव ग्रीर बढ़ गया है। यद्यपि नियम सब शुद्ध या श्रशुद्धिताई के जैसे ग्रब तक होते ग्राये हैं वैमे ही ज्वरदस्ती स्वय ही होते रहते हैं। भला बताइये श्री बाबू जी मुभे हो क्या गया है, मैं तो ग्रब ग्रपने वश की ही नहीं रह गई हूँ। कुछ यह भी देखती हूँ कि सब भाव जैसे भाई-बहन, माता-पिता के सब ऊपरी रह गये हैं। ग्रब तो ऐसा लगता है कि बिल्कुल 'मालिक' की ही इच्छा पर रह रही हूँ। हर समय, हर काम के लिये जो 'मालिक' की मर्जी, जो 'उसकी' इच्छा होती है बस वही होता है। सब काम कौन करता है ? कैसे होते हैं, इसका सो सवाल ही नहीं उठता। श्रब जो 'वह' बाहे वही ठीक हैं। भुभे तो 'ग्राप' उसका नौकर समभ लीजिये ग्रीर श्री बाबू जी क्षमा करियेगा लिखते हुए डर लगता है कि 'मालिक' ग्रीर ग्रपने बीच की प्रथकता भी लोप हुई समिभ्रये। ग्रब वह हालत जो ईश्वरीय घारा ग्रपने में भीतर हर समय बहती मालूम पड़ती थी, ग्रब तो केवल वही हालत हर समय भीतर-बाहर रहती है।

या यों कहिए कि म्रब उसी दशा में लय हो गई हूँ। उस हालत की भ्रगर ग्राप कैंफ़ियत पूछें तो मैं उसे कहने या लिखने में ग्रपने को श्रसमर्थं पाती हूँ।

-ग्रापकी दीन-हीन*ि*सर्व**ुसाधन** विहीना 🥠

पुत्री कस्तूरी

पत्र संख्या ६५

लखीमपुर ताः २६-४-५०

परम पूज्य तथा श्रद्धीय श्री बाबू जी,

संदिर प्रसाम ।

कृपा पत्र ध्रापका जो पूज्य मास्टर साहब के लिये ध्राया था, उसमें ध्रापने जो मेरे लिये लिखा था कि हालत में बहुन मालूम होता है तो पहले तो मैं बहुत धबड़ा गई कि यह कोई स्कावट तो नहीं है परहुतु

जब उन्होंने बतला दिया तब कुछ चैन पड़ा। मेरे बाबू जी मुफ्ते तो बस यह विश्वास है कि 'म्रापकी' कृपा से कोई एकावट मा नहीं सकती। द्याप से प्रार्थना है कि ग्राप कृपा करके इस गरीबिनी को देखते रहा करिये क्यों कि ग्राजकल मुक्ते ग्रपनी हालत न जाने क्यों कुछ रुकी हुई मालूम पड़ती है इसलिये परेशानी अधिक है ग्रीर अपनी हालत ग्राज कल बूरी भी बहत लगती है। कभी लगता है कि श्री 'बाबू जी' मुफसे बहत दूर हो गये, कभी यह सोचती हैं कहीं आप मुभसे किसी बात पर नाराज तो नहीं हो गये। कोशिश 'म। लिक' की कृपा से जितनी कर सकती हैं सो थोड़ी बहुत जारी है। बस श्री 'बाबू जी' यह समभ लीजिये कि मैं 'उससे' एक क्षरा भी म्रलग की कल्पना मात्र से घबडा जाती हैं। फिर जब यह हालत हो जाती हैं कि 'उससे' दूर हैं तो दिन मर तिबियत भीतर ही भीतर रोती रहती है ग्रौर याद तथा कोशिश भी मन भर के नहीं कर पाती हैं। पूज्य मास्टर साहब से कल Sitting ली थी तो उन्होंने बताया है कि न जाने कहाँ से काले धूयों की तरह तमाम मैल ग्रागया है। पहले जैसे मुभे हर बात में, हर काम में बस 'मालिक' की मर्जी ही मालूम पड़ती थी, ग्रब प्न: कुछ नहीं मालूम पड़ता। न जाने कहाँ क्या गुलती हो गई है परन्तु 'वह' तो हमेशा से इस ग्रपने दर की भिखारिन को क्षमा करके कृपा ही करता म्राया है मौर मब भी यही ग्राशा है। ग्राजकल मेरी तिबयत बस परेशान है क्योंकि ग्रपनी हालत रुकी हुई मालूम पड़ती है ग्रीर तबियत बिल्कूल चुस्त व ंउचाट रहती है। पूज्य श्री बाबू जी मैं रुक्रॉगी नहीं चाहे जो हो ज।वे में तो बस चलने की ग्राई हूँ ग्रौर इस मार्ग में चलती ही चलुँगी। Working में ज्रा सा देख लीजियेगा क्यों कि जरा जोश अपने में बहत कम पाती हं।

> म्रापकी दीन-हीन, सर्व साधन विहीना पुत्री कस्तुरी

पत्र संख्या ६६

া (१७५)

लखीमपुर ताः २६-४-५०

परम पूज्य तथा श्रद्धेय श्री बावू जी,

सादर प्रशाम।

मेरा एक पत्र ग्रापको मिला होगा। इधर करीब ग्राठ दस दिन से हालत बहुत खराब लगती हैं। तिबयत हर समय बिल्कुल उचाट ही रहती है, किसी समय भी खुश नहीं होती। न किसी काम में जी लगता है न पूजा व Working वगरह ही में लगता है। परन्तु Working होता वैसा ही ग्रीर उतना ही है जैसा हमेशा से होता है। ग्राजकल की हालत मे तो जब पूजा नहीं करती थी तभी ग्रच्छी थी। न किसी से बात करने को जी चाहता है न किसी को पूजा कराने की तिबयत होती है, बस एकान्त में पूजा छोड़कर चुपचाप बिल्कुल वेख्याल लाचार पड़े रहने की ही तिबयत रहती है। दिमाग से कुछ भी सोचने तक की तिबयत नहीं चलती है, बस ग्रम्यास के बिना चैन नहीं पड़ता ग्रीर करूँ कैसे यह समक्ष में नहीं ग्राता। भाई समक्ष में तो तब कुछ ग्रावे जब कुछ सोचूँ। ऐसी ही नीरस हालत रही तो क्या करूँगी क्योंकि 'मालिक' तक तो मुक्ते पहुँचना ही है। क्या करूँ श्री बाबू जी कैसे करूँ, मुक्ते तो एक मात्र 'मालिक' ही साहिये। मेरा जोश पहुले की ही तरह कर दीजिये, यद्यप में 'उसकी' याद के बिना एक क्षरा भी रह नहीं सकती परन्तु जोश मुक्ते ग्रच्छा लगता है।

श्रापकी दीन-हीन, सर्व साधन विहीना पुत्री कस्तुरी

