# नहज-माग sahaj marg

(Bi-monthly, Spiritual)

Registration No. R. N. 12630

Volume XV No. 5

September 1972



Grams:-SAHAJMARG

Phone:-667

## Shri Ram Chandra Mission

SHAHJAHANPUR. U. P. (India) 242001.

# सहज मार्ग

उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्य वराग्निबोधत । (उठो ! जागो ! गुरुजनों को प्राप्त कर ज्ञान-लाम करो ।)

# प्रार्थना

हे नाथ ! तूही मनुष्य जीवन का ध्येय है, हमारी इच्छायें हमारी उन्नति में बाधक हैं, तूही हमारा एक मात्र स्वामी श्रौर इष्ट है, बिना तेरी सहायता तेरी प्राप्ति श्रसम्भव है।

- 16 - 15 - SV -

O, Master!
Thou art the real goal of human life,
We are yet but slaves of wishes,
Putting bar to our advancement,
Thou art the only God and Power,
To bring us upto that stage.

No. 5:

15

1/

Editors:

English:-

September 1972

Dr. C. A. Rajagopalachari

Yearly Subscription Rs. 6.00

Dr. S. P. Srivastava, M.A. Ph.D.

Single Copy Rs. 1.25

#### CONTENTS

|            | <b>==:</b> 6:::0:::                                                        |                              |             |
|------------|----------------------------------------------------------------------------|------------------------------|-------------|
| 1          | Editorial Notes                                                            |                              | I           |
| 2          | Oxygen Mask Ra                                                             | m Chandra                    | IX          |
| 3          | Notification -Reg. change in address of Salem centre X                     |                              |             |
| 4          | Sahaj Marg-The Modern Way of making                                        |                              |             |
|            | the lay attain to The Highest                                              | by G. Seshadri               | 123         |
| 5          | Offering to Master by                                                      | S. V. Raghavan               | 131         |
| 6          | Sahaj Marg and Formal Worship by, P. Rajagopalactari 133                   |                              |             |
| 7          | Rapid Spiritual Progress by                                                | Bhaskara Ravindra Babu       | 141         |
|            | Master's Letter to an Abhyas                                               | i in the U.S.A.              | 145         |
| 9          | Notification -Reg. appointment of Mission's State Organisers               |                              | 151         |
| 10         | Circular No. IC/005 of Shri Lalaji Birth Centenary Celebrations Committee. |                              | 153         |
| 11         | Notice -Reg. old                                                           | -Reg. old issues available   |             |
|            | हिन्दी                                                                     |                              |             |
| १२         | ग्रपनी कमजोरी                                                              | सुश्री कस्तूरी चतुर्वेदी     | १०५         |
| <b>१</b> ३ | नज्म                                                                       | श्री शिवप्रसःद श्रीवास्तव    | 888         |
| १४         | ग्र-क-थ कहानी श्रौर सहज मार्ग                                              | श्री क्यामसुन्दर मिश्र       | ११३         |
| १५         | गीत                                                                        | श्री मंशाप्रसाद ग्रवस्थी 🔹   | 399         |
| १६         | भौतिक प्रगति और सहज मार्ग                                                  | श्रीं डी॰ बी॰ पटेल           | <b>१</b> २१ |
| १७         | ग्रनवरत प्रतीक्षा                                                          | श्री मानवेन्द्र मिश्र        | १२७         |
| १५         | श्रद्धेय बाबू जी महाराज                                                    | कु० कुसुम सवसेना             | १२६         |
| 39         | इन्तजार                                                                    | भगवत स्वरूप                  | १३५         |
| २०         | श्री गुरुदेव के चरगों में                                                  | श्री सुरेश चन्द्र श्रीवास्तव | <b>१</b> ३६ |
| २ <b>१</b> | ग्रनन्त यात्रा                                                             |                              | १३७         |

Vol. XV. No. 5

September 1972

# EDITORIAL NOTES

We are still much concerned about our beloved and revered Master's physical health. There is no dearth of medica! attention or implementation of prescriptions; but none of them has produced anything but temporary relief so far. But Master defies any attempt by illness, to restrict His divine work on behalf of the not-too-grateful humanity. He undertook a week's tour in the Moradabad and adjacent districts of U.P. in connection with the Birth Centenary Celebrations of our Samarth-Guru Mahatma Shri Ram Chandraji Maharaj of Fatchgarh. The four Centres that had the extreme good fortune of getting foot-prints of the Divine Personality left on their soil were Moradabad, Kanth, Dhampur and Roorkee. There were sublime meditation-sittings, discussions, questions and answers sessions and public meetings at which Brother J.R.K. Raizada addressed the gatherings. Brother Jean Michel Piquemal, Preceptor at our Mission Centre at Nice (France), who has come to India to sit at Master's feet, accompanied Him on the entire tour. Exertion took its toll and Master returned to Headquarters with pain nagging at His abdomen once again. It behoves every individual abhyasi of the Mission to offer his heartfelt prayers to the Divine for Master's return to health and well being.

Shri N.S. Verma, Principal, D.S.M. Degree College, Kanth and Dr. Chandrika Prasad, Professor and Head of Department

of Mathematics, Roorkee University, were granted permission by Master to undertake the work of training abhyasis of the Mission. During Master's visit at Madras in July 72, Shri K. Subramaniam of Tiruchirapalli and Shri K.C. Mahalingam of Salem were granted similar permission by Master.

The spate of celebrations is on. Cuddapah Centre celebrated the occasion on 26th, 27th and 28th. August and had the good fortune of obtaining the immediate presence and unique spiritual help of Saintly Sister Kumari Kasturi Chaturvedi, Your Editor was also included in the invitation and had the good fortune of participating in an extremely soul-satisfying three day session of practically continuous meditation and discussions on various topics germane to our system of sadhana. There were questions galore, which proved that the abhyasis were generally in a state of mental conflict between the need to follow ritualistic religious practices brought down to them through countless generations of pious and respected forbears, and the revolutionary new system adumbrated, advocated, propagated and taught by our Beloved Master. Shackles can be got rid of only when they are recognised as impediments that must be destroyed, and not when they are admired as ornaments, having been on us for centuries, from birth to dissolution. The answers that the privileged abhyasis assembled at Cuddapah obtained during this session were calculated to dispel and once for all destroy the nostalgic adherence to the wrong thinking that is responsible for delaying and retarding the progress that would accrue to the abhyasis but for the same. There was a public meeting and the speeches were informative, edifying and beneficial. Shri Raghavendra Rao of Raichur and

Shri N. Kumaraswami of Hyderabad, both elder Preceptors, graced the occasion with their presence, advice and example.

Gulbarga and Hyderabad held the celebrations on the same day, 10th September 1972. In addition to talks by the Preceptors, group and individual sittings and question and answer sessions, a tape record made in 1971 brought Master's. Voice to the assembly, reminding them of the immediate presence of the Divine Personality. It was certainly better than the vacuous repetitions of Sahaj Marg quotations that are generally an important feature of the speeches on such an occasion. Nothing that any body can say can ever be as good as what Master has said at any time.

Vijayawada held its celebrations on 16th and 17th September and had the same foresight and luck as Cuddapah in securing the incomparable assistance that Saintly Sister Kasturi Chaturvedi offers to the whole world as Divine Master's distinguished mouthpiece and activator. This Editor again had the good luck of participation at the sessions. The Vijavawada Centre's performance was, if any thing, more impressive and profitable. The abhyasis at Cuddapah had displayed very impressive quantum of devotion to and faith in Master and the system, and the Vijayawada Centre's gathering was perhaps even better. One feature that impressed this Editor was that most of the literate abhyasis displayed a good knowledge of Sanskrit and many had knowledge of our scriptures and even details of philosophic tenets and principles. In Vijayawada, it was one continuous swim in the ocean of spirituality with hardly any respite except at night. The

(II)

(III)

questions propounded here for clarification displayed a lively curiosity, an inner anxiety to be on the right path and a craving to obtain the help that would assure them of success in the endeavour. A few abhyasis were persistent and even refused to be rebuffed. One or two attempts to transcend the limits of the Sahaj Marg system by excursions into the regions of abstruse philosophy and academic interest in unnecessary detail were discouraged by limiting the answers to the absolute minimum required to produce conviction. Our elder Preceptor, mentor and guide, Shri N. Kumaraswamy of Hyderabad gave the benefit of his presence at Vijayawada also. Both the gatherings were attended by large number of abhyasis from other Centres. There was a public meeting here too and a good participation thereat by non-abhyasis. Both Centres and their in-charges and workers deserve congratulations for the very good effort they put up.

We are informed that Kanpur will hold its function on 14, 15 October, Narainpur 16 October and Allahabad Centre will be holding its celebrations on 28 and 29 October. We have no information from anywhere else on the subject. This indicates a state of comparative apathy on the part of Centre in-charges who fail to send advices to this Editor.

7 4

In the last issue of the journal, an announcement was made regarding the main celebration of Shri Lalaji's Birth Centenary on 24 and 25 February 1973, at Madras in the immediate and august presence of Revered Master. An appeal was also made for help from each individual member of the Mission for (1) donations (2) securing advertisements for the souvenir, and (3) articles worthy of publication in the souvenir.

The function is of world-wide importance and it is expected that a greater proportion of overseas abhyasis will be participating in the function than Indian abhyasis, although the latter's number is not likely to be inconsiderable and is expected to be of the order of 1,500. The estimated expense is not inconsiderable. The function can give a measure of satisfaction to our Revered Master as forming a fractional contribution to His Gurudakshina, only if every member of the Mission, Preceptor and Abhyasi, puts forth his or her very best efforts. Your Editor feels an inner compulsion to repeat here the suggestions he placed before the gatherings at Cuddapah and Vijayawada, as also at Madras repeatedly, in this regard. Each abhyasi should decide for himself to avoid all unnecessary expenditure during the coming five months including any form of entertainment, acquisition of luxury items, indulgence in recreational activities of an expensive nature, etc. and donate the whole amount so saved to the Mission, or at least a large proportion thereof. Those who intend making a pilgrimage to Shahjahanpur either in the near future or for Basant Panchami in February 1973, should decide and set apart as donation for the Centenary Celebrations an amount equal to the amount to be spent on the trip to Shahjahanpur. If financial circumstances do not permit of both, the suggestion is that the trip to Shahjahanpur be foregone and the amount so unspent donated to the Celebrations Committee. No one will suffer in any manner by such restraint coupled with generosity, because Shahjahanpur with our Revered Master and our Great Samarth Guru will be at Madras on the 24 and 25 February 1973, affording more than ample compensation for the trip given up.

We appeal to one and all for articles for consideration for

the souvenir, to be sent to this Editor as early as possible, if in English. Contributions in Hindi should be sent to Dr. S.P. Srivastava, M.A., Ph. D., Gupta Bhavan, Mohalla Maharaj Nagar, Lakhimpur Kheri (U.P.). For the purpose of making this souvenir a Granth of permanent value and to avoid iteration liable to cause boredom, it has been decided to request contributors to restrict their articles to areas suggested by the following subject—headings:—

- 1. The need for a Guru
- 2. The concept of the Guru
- 3. How the Master came to me
- 4. How to make the Master mine
- 5. The need for spiritual sadhana in life
- 6. Spirituality and materiality
- 7. Spirituality as an aid to balanced living
- 8. Spirituality and human brotherhood
- 9. Is spirituality universally practicable?
- 10. Ethics, morality and spirituality
- 11. The concept of sin in spirituality
- 12. Fringe benefits of spiritual sadhana
- 13. Meaningful life
- 14. Integral living
- 15. Importance of love Divine in daily life
- 16. The human and the divine
- 17. He who seeks, finds
- 18. After peace, what?

These headings are not unalterable or imperative, but are just suggestive of areas for coverage. If any outstanding contribution outside the peripheries indicated is produced, it will of course receive due consideration. Undue length and too much

pedantry are best avoided. Readers are requested to very kindly take the bull by the horns and time by its forelock. Poetic outpourings from a full heart are welcome, but they will necessarily have to be limited in their length, certainly not in their content.

Your Editor is once again compelled to bewail the absence of suitable articles for inclusion in this Journal. While articles received for the souvenir but held back from it for any reason, will receive due consideration for publication in the Journal, the request for specific articles for this purpose is once again repeated.

Your Editor

Madras,

THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF

and

を記されるでは一般を記される。

30 September '72.

Chairman, Lalaji Centenary Celebration Committee

WITH BEST COMPLIMENTS FROM

Steels Worth Limited

POST TINSUKIA

ASSAM

# OXYGEN WASK

The world after so many beats of time has begun to seek what is the best in which to take refuge. Necessities influenced the mind to think out this problem coolly. Thinking continued and it resulted in thinking of something higher, the centre of which is still unknown to the present day humanity. We proceed from the matter around us. Thinking, which is also subtle, took them to its own base, where is nothing but vacuum. The scientist has said that air becomes thinner and thinner till it becomes almost vacuum. Going further, we know there must be something where there may be the end of vacuum also. Vacuum connected with the vacuum is the base and that we should seek for. Now we proceed from the air around us on the earth. It is heavy and we can easily breathe. At higher altitudes, it gets thinner and thinner. One cannot breathe without an oxygen mask. Similar is the case here. We have to go from earthly consciousness to the ultimate consciousness. Earthly consciousness is part of the ultimate consciousness and they are connected. What is there in earthly consciousness? Heaviness.

When we proceed on, we begin to cross the heavier part. The heavy part gets left behind gradually in the process of proceeding to Reality till we come to the state of vacuum. Here now begins the awakening of the ultimate consciousness. So the distance we cross is 'sout' and the destination we reach is 'Brahma'.

When we begin to go upward, we use the oxygen mask for breathing. What is the oxygen mask here in spirituality for the abhyasi? It is the meditation which helps in breathing freely. It works in both ways, it prepares you to breathe at the higher altitudes and also gives push towards it. We take it from the very beginning for this reason. What we require in the higher sphere of spirituality we take it from the very beginning. It is my own experience that when a man reaches to that height and accidentally comes down to the earthly consciousness, his breathing will be heavy and he will feel trouble in breathing well. People often ask for the difference between Jive and Brahma. The heavier part of air is Jiva and lightest part, almost vacuum, is Brahma.

RAM CHANDRA

#### NOTIFICATION

The address of the Mission's Training Centre at Salem (Tamil Nada), printed on page 62 of English Section of "Sahaj Marg" issue no. 2 of March 1972, now stands changed due to the transfer of Sri K. Mahalingam from Salem to Tiruchirapalli.

The new address is notified as below:-

Sri P. Sundararajan No. 3, Pulikuthi Street No. 3, Gugai, SALEM-6. (T.N.)



(X)

# Sahaj Marg--The Modern Way of making the lay attain to The Highest

(Speech delivered by G. Seshadri, B. A., B. Com., LL. B., at the Yogashram, Hyderabad, on the 73rd Birthday of Divine Master on 30th April 1971).

My dear friends, brothers & Sisters, Ladies & Gentlemen,

I consider, this as a gathering of a large family of which I consider myself as an equal partner. The speech I am about to deliver is attempted in that spirit and. I trust, will also be received in that spirit. But, before this is done, since, of necessity, it may become unavoidable for me to use the T to explain generalities, where necessary, I offer it to my Mastermay I say, to our Master?—so that it may become His first and then mine, and with Tagore:

"Let only that little be left of me whereby I may name thee my all.

Let only that little be left of my will whereby I may feel thee on every side, and come to thee in everything, and offer to thee my love every moment.

Let only that little be left of me whereby I may never hide thee.

Let only that little of my fetters be left whereby I am bound with thy will, and thy purpose is carried out in my lifeand that is the fetter of thy love." It is, therefore, a privilege and a pleasure for me to be called upon to talk to you this evening, on the birthday of our Master, in a sense of participation. Initially, when I was persuaded (by a brother Abhyasi), to address you all. I wondered what I would say and what could be said on an occasion like this, except to express words of gratitude to our Master, in depth, as lightly as possible, for the invaluable gifts He has conferred on me in common with you all, and to share the pleasure of these possessions of mine with you, talking even as children would talk proudly about their father, gratefully, in similar circumstances, and rejoice among themselves in a merry way. This is precisely what I seek to do now.

My memories travel back to a time five and a half years ago, in November 1965, when I came to Master and that, let me say, purely by a fluke, when I approached Him as a sceptic, though reverently just a day before He was to have left this place for Bidar. It was my resolve, then, that there could be no question of another meeting with Him. If I did not find in him at least that loftiness which the deparand Sri Ramakrishna had, to assure me, to quote his own words: "Yes, I have seen God and will show him to you too", for, he was the only one whom I had known to have said so, to inspire ne, and, I imagine, many others in the Country. Time rolled on, only a few days passed, to tell you the truth. My thoughts somehow went back to him, again and again-rebellious me!- in all my waking and sleeping hours. Soon, things one time thought incapable of achievement, if not , hapossible, looked to become possible. His Power started traching me wherever I went, pursuing me every where, even Lefore formal meditation took root in me, and meditation was

some thing which I never knew before. It is curious irony that in his own presence, for the first time, I felt quite blanktelt nothing—though in all honesty, as I considered, I had come with an open mind. It was amazing that with all this, thad not even the least little desire to see him off at the Station when friends called on me if I would care to do so. It was even more remarkable that his physical absence, then, should have made place for his persisting presence in me, like one pursuing a deserter. About two weeks passed, when mysteriously came the assurance, first, as a feeler, seemingly parsuing me by degrees, making inroads into me, to say: "I am that which you seek" and, then, quickly, as an irresistible force, involving me deeper and deeper into it as I thought of Him. Then started the rudiments of my Puja. Each day, as I touched Him with my thought, his power used to gush into me sweeping my entire system. In less then a month from my first association with Master, my Sadhana took root and I was able to sit in Puja for one full houra feat, indeed, considered impossible for me in the past and · guite normal now. Thus did I gain confidence in myself. Thus did I find the companion of the companionless, to link me with the unfamiliar, with bonds of love, without binding me, It is his love alone that is capable of being so free. Not only did I find my Master thus, by sheer luck, but also the means along with Him, and in Him-His own Power. it may startle some. if I say that for quite some months past Is has occurred to me, by regular experience, that the very means has turned out to be the end as well (the actual Goal). To have Master, then, is to have every thing, has been the dominant thought in me now. Till then, our thoughts about

other things can be left in abeyance. I have therefore, been averse to call the founding-Master, Guru, Guide or God since the personality discovered is much more wholesome, dignified, majestic, indeed rarest in the annals of human history known to me, uncommon, unrivalled and unparalleled to call whom MASTER alone satisfies the claims of my love for Him. He is not, so far as I am concerned, to be looked upon as a commonplace man that he looks to be, but as, Divine energy in human form. That the goal, the guide, the means and the end should be found in one entity is, in my opinion, a marvel of the Modern Era and this is our rarest gift today.

Let me leave here my little self. Every seeker, here, I imagine, has found this Master in his own characteristic way. following his urge or, may be, by luck. But what has come with Him is something unique, something incomparable. It is an odd system that has emerged, that baffles description, defies definition and, may I say, even exposition? It is some thing that cannot be bottled and labelled. It is something which even if portrayed or narrated, passes human understanding, because the vehicle of thought has its limitations and if carried to extremes, may be misleading. At times, there is even the risk of perversion and confusion on the part of readers, in interpretation, if not on the part of narrators. It is, therefore, some thing that cannot be gatherd from books but is certainly capable of being received only in personal experience and spiritual perception. Who is it, then, that hands it down to us, whither is He the emancipator, who loosens our bonds, and, whither the destination? It may all look to be a mystery but, then, let me tell you, it is an

A .

accomplished fact in experience, nevertheless. I imagine, in cach one of us. Other systems have their concrete rules. regulations, rituals, performances etc., while, in this ours there or hardly any that can be said to constitute a body, It has, nonetheless, a few important principles but, I imagine. not in a form available for academic discussion or scrutiny. Its very working is mysterious and unscrutable, but systematic and highly scientific, cognisable only in actual \* I spiritual experience. This, however, is a matter of Grace in Sadhana. For this reason, I would prefer to call it a pathless path which does not overlook but takes into account the propensities of each individual, peculiar to himself, and curiously enough, this is called Sahai Marg, the Natural Path, where Nature presides. For the same reason, I feel called upon to go a step ahead and say that to attempt a comparison of this system of Master with others, can at best amount to an academic exercise. While the latter are capable of cognition by normal faculties of men, our System requires living faith on the part of the individual, and, in addition, the Grace of Master, for its cognition. Nowhere honesty, carnestness, trust and faith have been so generously rewarded as in Sahai Marg; indeed, there is never a case of promise-breaking. If, therefore, we could trust individuals in banal affairs and be even prepared to get deceived, there is no reason why the better claim of Sahaj Marg should not be welcomed, when facts are proved by experience of, at least, many and, out of dust, men or made, I am inclined to think that this system belongs to Divinity itself and so this is our rarest gift to share with our companions.

The majesty of Sahaj Marg is not only that it belongs to

Divinity but that its hall-mark is incontrovertible efficiency. in every sphere of human affairs, wherever it may be employed. This is proved true in individuals. Should it reach multitudes what words can express its grandeur in moulding a whole society breaking territorial limits of a civilised World. This is not just the academic view of the learned but the undisputed experience of all honest abilityasis, not to speak of my own veracious self. The very feeling that one has been linked, to the unfamiliar, lightens him so extra-ordinarily that what may be attempted, however difficult, looks to be so easy that what is attempted is done in a split second, which otherwise would have involved enormous expenditure of labour and, with it, of time, and even then, the performance may be of doubtful perfection. Not only this, but the capacity to meet challenges of life and the ability to take risks is almost impenderable, if not exaggerated. It occurs to me that this, perhaps, is the only system which makes man original. Given right motives and firm determination, coupled with honesty of parpose, there is no reason why this path cannot be easy y bon, in actual fact, it has turned out to be concrete experience of gost of us.

Let me be altowed to say, gentlemen, if it can help some of you to pick up courage to come on this path, that may own expert not of this system is near advantant. I have one had nother force which could bring the distant near the tasks brothers of strange's irrespective of race or religion, and or creed, language of territory, transcending all barriers. Have we not seen this stately spectacle with our own eyes at Shahjahanpur, time and again, in a heaven of freedom, in a mood the magnitude of which could neither be expressed

nor communicated in human speech? Has the United Nations achieved this in any measure worth mentioning with all the tall talking of political philosophy even after roughly a period of five and a score years, in comparison with what was accomplished at Shahjahanpur in a split second of our arrival there for Basant? If it is not considered reckless it emboldens me to say that what can happen on a relatively small scale can happen in a sea of humanity as well. I have not known another force which has enabled the tallest to walk among the lowliest without making them feel low. I have not known another force which can make a man tall however low-placed Ihave not known another force which can make the relations between the Master and servant strictly an internal affair and a bilateral matter, I have not known another system which leads to such consionlessness and poise which can blow one up to dizzy flights into a realm the vastness of which is imponderable. Such is the glory of our spiritual system and hence my adoration It is, however, desirable to let in a caution, at this stage, that whatever be the loftiness of one's flight. whatever the degree of his elevation, this will be of no avail in the solution of another's problem, and each one has to fend for himself. As I have already mentioned, in Sahai Marg, the relationship between the lover and the beloved is strictly un internal affair and a bilateral matter where Master alone is apprecia and none else is, for He alone is the introducer of the highest consciousness in us and, may I tell you the very truth, that He is exactly That? This is not to suggest. however, that the conduits of Master should be discarded but the suggestion is to revere them in their rightful place. This much humility is a pre-requisite to the progress of

all of us, if we are to 'have' and not to 'beg'. Once we have, then all will follow.

If Sahaj Marg is the Path, then, not for cowards but for the leonine, let us tread it with confidence saying with Vladimir Elich Ulyanov Lenin that: "Man's dearest possession is life, and since it is given to live but once, we must so live it as not to be seared with the shame of a cowardly and trivial past, so live as not to be tortured for years without purpose, so live that dying we can say. All my life and my strength were given to the first cause of the World – the liberation of mankind"—under the spiritual glory of our Master in a sense of participation in his Nature's work.



# Offering to Master

(S. V. Raghavan, Roorkee-Bombay.)

Glory to Thee, my Beloved Master

Thou art the Goal, Thou art the Life;

Breath of the breath and Soul of my Soul

Thou art the Light that shines within.

Forceless-Force at the Centre dormant

Causeless - Cause and Substance Eternal:

The Word unspoke, through Cosmos throbbing,

Power unseen and active, yet not.

Root-Force Highest Transcendent

Peace Limitless, Presence Sublime;

Wonder of the age, Saviour descended

To mend and lift man to lasting Bliss.

Heavensent Teacher and Propounder,

Of Natural Path to Realization;

Great Master of Pranahuti

Breathes Life Eternal into Hearts submissive.

How can words ever describe

The wonders wrought in foolish man?

One thing sure our debt 'll remain

For e'r unpaid and growing ever.

The only thought that strikes me now

Is, give all, to Thee, with no reserve.



(131)

130

\*

٦,

11

# Sahaj Marg and Formal Worship

( P. Rajagopalachari )

The Sahaj Marg system of meditation is based on the principles and practices of Raj Yoga modified and perfected by Samarth Guru Shri Ram Chandraji Maharaj of Fatehgarh who re-discovered the unique feature of transmission called in Sanskrit 'Pranahuti.' This has been further perfected and made easily available to abhyasis all over the world by our present Master Shri Ram Chandraji Maharaj of Shahjahanpur.

A lot of questions have been asked about this system of Raj Yoga and its relationship to formal forms of worship such as temple worship, idol worship, and so on.

To really answer this question one has to differentiate between religion and spirituality because it is here that the difference really lies in an individual's approach to the Almighty. We know that there are many ways of approaching God both practically and emotionally. In the practical way there can be the ritualistic approach involving primarily the hands, and sonal chants of mantras, and sometimes music and body movements too. This is one approach. Another approach is by the silent recitation of prayer where no sound is produced nor any bodily movements made, except lip movements alone. A third approach is restricted to thinking of the mantra or reciting the mantra purely in the

mind without even lip movements accompanying such recitation. This the sastras speak of as the highest approach with a mantra in mind. Thereafter we come to the meditative or contemplative paths where sometimes mantras are involved but very often no form of chanting is necessary. This goes by the name of meditation. But even in meditation under traditional Raj Yoga systems very often a form is taken up on which to meditate. The Sahaj Marg system teaches that God being an Infinite and illimitable entity without graces, attributes and so on, we should really meditate on the abstract principle of divinity and if this is impossible in the beginning, Master recommends commencement of meditation on light, light being, according to Him, the nearest to the abstract.

Even in religions we are all familiar with certain forms or manifestations of the deities such as the Jyotir linga, the Vayu linga and so on. In certain forms like Spatika linga, the idol itself is invisible until milk or some such material of abhishekam is poured on top of it to define form. We also have the Sri Vaishnava cult propagating the worship of Saligram which is a smooth round or ovoid stone, which the Vaishnavites say is the representation of the Abstract since it has no specifically human endowed form as representing the deity. We see that even in religion where a concrete object of worship is used, there is a trend towards making the concrete image as abstract as possible. All that Sahaj Marg does is to make this abstraction as complete as possible by transferring the abstraction to the mind itself and worshipping the divine inwardly rather than externally.

I see no contradiction between the Sahaj Marg teaching and the teaching of religion when looked at in this way that even

religions teach a step-by-step approach to the Ultimate, starting with the lowest forms of worship such as worship of thunder, rain, water, the earth, trees and so on which existed in primitive times. As human beings evolved, they evolved for themselves more rational forms of worship by transforming the external forms of worship into anthropomorphic forms representing divinity. Such human forms were necessarily endowed with multiple arms, each one holding a different weapon or appendage in its hands, to show that the Divine wields more power and more authority than a mere human being. This again became refined into abstract-concrete forms such as the Saligram to which I have referred earlier.

The next logical step is automatically arrived at by the transference of external worship to an internal entity seated in our heart to whom the worship is offered. This is what yoga teaches. Where Sahaj Marg refinement comes in is in the form attributed to such deity seated in our hearts which is now made abstract to the highest possible extent.

A question is frequently asked, 'What about the various forms of the Divine such as Vishnu, Siva, Muruga and so on.' I believe that Hindu scriptures describe these deities as descents of the Ultimate divinity into human or super-human forms for specific purposes, such a descent being generally called an avatar. According to Master, Avatar means a cosmic personality which descends already endowed with certain powers which the avatar has to use for definite cosmic purposes in unfolding cosmic plans of human evolution. Master has clarified this in relation to what a special personality is. Master defines a special personality as a person who has taken normal human birth without powers descending with him, but upon whom

powers are showered from above, later on when he is chosen for the work. The difference is therefore clear in that avatars descend with specific powers whereas the special personality is endowed with such powers after he is born, and such endowment of powers has no limit, whereas in the case of the avatar there is a limit to the powers, the limit being the power with which he descends.

I believe that the pancharatra agama teaches that there are five principal forms of divine manifestation. The first is the "para" or the Ultimate which is formless nameless, attributeless, and which is the source of everything in creation. This 'Para' resides in itself as the Creator of everything and also resides in the heart of everything that is created. Therefore the 'Para' is always defined in vedic and religious literature as "smaller than the smallest and bigger than the biggest", and which is "all pervading, omnipotent, omnipresent", etc. The second manifestation is the "Vyuha" where there are four forms viz., Vasudeva, Sankarshana, Pradyumna and Aniruddha. These are supposed to be the "source forms" of the cosmic triumvirate of Creator. Preserver and Destroyer. The third manifestation "Vibhava" which includes all avatars who descend in the physical plane like the Dasavatharas including Rama, Krishna, etc. The fourth form of manifestation is what is called "Harda" or the antaryamin being the spark of divinity residing in the heart of every created being. The fifth form is what is known as the "Archa" and this is the form in which God is externalised by the genius of man's thinking, and given forms such as we find in temples which we worship externally.

While no doubt human beings start with this bahya-

upachara or external adoration of the Divine, it must be remembered that in all rituals of Hindu worship such external forms have to be endowed with divine power by a process known as "prana prathishta" which is done by a human priest or saint who is supposed to have the power of transmitting, from within himself, the divine energy to the idols or the other representational forms of God. It is only after prana prathishta is done that such idols etc., become worthy of theing worshipped. I believe that in the Sri Vaishnava cult there is a definite prohibition against worshipping man-created objects which have not been so sanctified.

It therefore follows that idols are preliminarily endowed with divinity beyond what any object in the universe automatically possesses as a creature of divine creation, and thereafter only can it be worshipped. The question also arises at this stage as to whether today there are people really capable of transmitting the divine charge, or whether all that exists is mere ritual connected originally with such transmission.

It is believed that a human being must necessarily start with external worship but this is not the end of one's way of communing with God. We are expected to indulge in ritual or formal worship only for so long as we find benefit in it. After that we must necessarily seek a better approach to God, and at this stage comes the idea of meditation, when we do away with the need for an objectified form of worship by creating in ourselves the necessary instrument of worship.

Sahaj Marg has nowhere said that temple worship is wrong, nor does Master expressly forbid idol worship. Master has clarified that there is a correct way of worshipping an idol and this is to worship the idol as a representation of the

divine i.e. we are expected to worship the divine through this representation and not stop with worshipping the representation itself. If a person is capable of this, then there is nothing wrong in idol worship. Master continues to say that when we are able to transfer our worship to the Ultimate, then where is the need to depend on a representation? I believe this is also the message of the Gita where Sri Krishna asks Arjuna to come direct to Him instead of going through the devious ways of worship as enjoined in the scriptures. At the ultimate stage when surrender is possible, Sri Krishna again says, "divest yourself of, or renounce, all these forms of dharma and come to me. I will protect you and guide you. Do not doubt this." It is a pity that even Sri Krishna has to ask His closest friend and disciple not to doubt Him.

One common misunderstanding in most people's minds is that they must become very old before they can qualify for yoga. What is really necessary is that the mind must mature and if the mind can mature when one is a boy, there is no reason why such a boy cannot take up meditation. We are familiar with examples such as Dhruva, Prahlada who were all young boys, but who were nevertheless able to approach divine in a direct way and achieve salvation. In fact under the Sahai Marg system no preparation whatsoever is needed . for a person to begin meditation because, as Master has emphasised again and again, meditation is an instrument for the purification of the mind and prepare it for communion with the Ultimate. That is, meditation is a means to an end. and not an end in itself. This being so, anybody who is willing to try it or practise it, is qualified by that very willingness, and needs no further preparation or qualification.

When we become established in Meditation and inner awakening commences, what we find inside has more attraction than what is outside, and so, slowly, the mind is weaned away from the external world. Thereafter meditation becomes deeper and deeper as our Being becomes established at deeper and deeper levels. Then a gratitude begins to grow in our heart for what we are receiving as Divine Grace, and this being impossible to repay in normal terms, love for Master commences to grow until it culminates in Bhakti – a true bhakti which is nothing but a loving adoration of the all-giver. Thus this Sahaj Marg way makes it possible for us to approach the Almighty first practically and finally emotionally, and so ensures a complete inner and outer development of man, balanced in every way.



#### RAPID SPIRITUAL PROGRESS

(Bhaskara Ravindra Babu, M.Sc., Owk, A.P.)

As an abhyasi of Shri Ram Chandra Mission for the last one year, I consider it my special duty to share all knowledge so far gained, with all spiritual brothers of our Mission.

For rapid spiritual progress in our Mission, constant remembrance of our Master is suggested. I differ here and as my own personal experience I suggest to all my spiritual brothers that confidence in our Master is the most important aspect for rapid spiritual progress. By confidence, I do not mean blind confidence but rational confidence or confidence associated with wisdom and common sense. It is quite an agreed fact in our Mission that Master lives in every abhyasi every second whether the abhyasi realises it or not. Nothing is actually done on the part of the abhyasi except offering his 'self' at His lotus feet, simply waiting for His commands with restless patience. This is not the case with only our abhyasis but with all human beings whoever are having heart in them, since Babuji says that the first vibration or movement which was responsible for the creation of the universe is present in every organism; but when compared with other animals, Man is in better position to observe this fact and this first movement or vibration is essential for all of us for reaching our destined goal, and all our meditation is done at this point only. Then the next question which creeps in our mind is "What is the work done by the Master?" The

(141)

Master's work is to make us realise this simple fundamental fact by constantly pouring His own energy and by giving constant support and guidance each and every second, to face the various problems in the upward march to our goal and really this phenomenon is a one-sided process only, i.e. only we have to receive from the Master. In our Mission, only one person is working every where and every second and that is Master Himself. This is the utmost Reality? whether one realises or not-that "Babuji is Mission and Mission is Babuji" and nothing else. By this statement, if we take it that all our actions, thoughts and weaknesses are due to Him, then we are the greatest losers and unfit for the Mission. When one gets a thought, before he starts to act, he should question himself "How will my Master react to this situation? Will He commit such action?" His conscience will give him immediately the correct answer and this will prevent him from doing wrong actions and guide him in the correct way This is the most important part in our Mission which each and every abhyasi must realise. Only one thing remains for him and that is 'restless craving for the ultimate goal with utmost confidence in the Master," and I think, it is quite appropriate to mention the words of Swami Vivekananda, "If you cannot believe in yourself, you cannot believe in God." During my last visit to Shahjahanpur, I heard Master saying, "One should have complete confidence in his Master and he should allow his Master to act on him for reaching the ultimate goal. Each second, we should forget the past second and look to the next second with firm patience and confidence."

The next important factor for quick spiritual progress is leve and devotion to the Master. Who is our Master? He is

nothing but an abode of infinite love and Grace. Why has God created the universe? It is because He wants to see Himself in all of us. For the approach of God, what is the proper medium? Motherly love. It is by this love and our Master only we are connected with each other and this love is the only bond which is keeping all of us together like brothers and sisters. This purified infinite love alone is the thing which we can give to our Master and there is nothing else that can be offered by us. We commit so many mistakes each and every second but is our Master angry with us? How can a mother be angry with her child? It may be temporary and only for the benefit of the child itself and nothing else. We, all abhyasis, should be ready even to die for our Master, whose help cannot be estimated and repaid in our lives. It is infinite in itself and there are no proper words for it. Language cannot describe the feelings and that is the drawback. Our Master is like a divine mother giving all of His energies to His disciples. What has He kept for Himself? Nothing but infinite pure love to His children,

The last important factor is the constant remembrance of our Master and receptivity. We should be as much receptive as possible to catch every single word of our Master and act accordingly. We should not miss Him even a single second. After all, our span of life is very short. Let us utilise as much time as possible for Him and give Him what all we can, so that the fruits of spirituality can be distributed to all. It is the duty of every abhyasi to realise his own duty and provide all the facilities he can, to our Master, who is giving all of His energies for all of us.

Let all of us march towards our ultimate home as

early as possible and as quickly as possible. Let Master's grace descend on each and every human soul for higher spiritual evolution.

130

Om Shanti! Om Shanti! Om Shanti!

We offer humble prayers

to the

MASTER

### **ESSAR ENTERPRISES**

24/27, Mookkar Nallamuthu Street,

MADRAS-1.

A view of the Yogashram Building of Shri Ram Chandra Mission at Hyderabad (A. constructed in the year 1967

(144)



# Master's Letter to an Abhyasi in the U. S. A.

My dear.....

Received your very affectionate letter. I am very happy that you put therein certain questions for your satisfaction.

We all try, according to our system, to reach the changeless state. When we have a goal like that, changes are necessary, Changes develop power for their ultimate growth. So the condition is not always the same. Hence it is necessary that you feel these things. As long as you were with me, changes were there, although not to a level of consciousness. Like a man under intoxication, so to say, you could not feel the changes, although, as you have acknowledged in your letter, you did have an inkling, an enthusiasm, clarity. etc., while you were here. In the West, you did not find the sort of environment, so you began to feel adversely. But if you sit in meditation in early hours of the morning, when every thing is silent, you will feel the same thing in yourself, which, inspite of the disturbances, will give the true picture of the condition you are in. When you do the cleaning, things are cleaned, to whatever degree it may be. Therefore, you should continue the process. When you, or anybody, do the process of cleaning, a sort of doubt starts in a natural way, because the whole of the things are not cleaned at the same time if they are badly rooted. Really what is cleaned at the time is cleaned, and for the rest you try without doubt.

Will is not a will that does not work Doubt is the poision to the will. So there is my pet sentence, "If anylody wants to give poison to his will, have doubts."

You say the Western mind (which always wants an intellectual answer) has again got stimulated in you there. There are so many things which can be explained intellectually and scientifically also. But when we go beyond matter, science cannot prove its worth. If the thought is attached to Réality, other things will look like fog, without any effect. So what should be the aim for the abhyasi – a thorough attachment to the Reality, doing all worldly work simultaneously. We continue these things by constant remembrance, as I have mentioned in "Reality at Dawn." When it reaches the subconscious mind, all along we are in touch with the divine power, even unconsciously.

If a man calls a wise man a fool, he exposes his own foolishness. His assertion is no proof that Reality does not exist, because each particle is pregnant with force and that is realised even by our scientists. Higher values of spirituality remain open to higher minds, which can be cultivated by yoga, and at each step Sahaj Marg reminds us. But if we want higher results, we will have to apply our higher minds which strengthen its character by going deep into the higher ideas. We generally look into the mirror from the other side, hence the picture of the seer remains in the dark. For higher minds, higher thinking is necessary. We should not bother and think of the lower ideas, but should always try to go beyond and beyond. If a man living in the forest sees different kinds of animals for years together, there will come a time when he will see man also as an animal. When we take the

wrong side of things, beight side also begins to look dark.

The word 'Transmission' disturbs so many, because the English word does not connote its full sense. I define it as the Divine Power used for transformation of Man. It is not a matter of a day or menths that it may work during that period. I give power to the ablivasis so that they may be useful to others. Really they do not work, but the Power Itself works. I take this in the way that they are like monitors in the class-room, who train the students and thereby try to improve themselves as well. If I take sufficient time and the natural course of training, it will take years for them to come to our expectations. Please refer to your own statement after you were permitted to work. You yourself said that you gave transmission to the persons and that they found peace - the elementary phenomenon of Transmission. If transmission could have been at fault, it would never have been possible for you or myself to bring that condition into the abhyasis. You yourself say that you had given time to your father and others and that they had felt the transmission as if you were in the same room with them, even transmitting from a long distance. So you cannot refute your own statement, when experience is there. Will you please excuse me if I ask you whether you had this Power before you came to India?

There are drains and gutters in the house. They are made use of, and not demolished. You try to impove them and try to modernise them, but do not dilapidate them altogether. On the other hand, good men are there who may not care for spirituality much. But if you pay just a little attention to them, they will rise and you will feel their transformation very soon. But we should give our consideration to the un-

virtuous, and try to improve their lot also. Then I can say 'Bravo!'

18

., Ph

A child is born today. He does not become a man the next day. The power is there in the child and its work is there; even then, it takes so many years to bring him to manhood. You may or may not believe it, the humble Power, which I may be having, was used in your case. If you had attempted yourself for it, you would have taken some 45 years. If I could have taken more time, you would have had sufficient experiences, but when I am pulling you up so speedily you do not get time to feel the experiences, which are of course so many,

You have observed the people and your judgement may be right according to your understanding. But time they will take if they are attached seriously to grow into spiritual civilisation. In my opinion, the civilisation of the East and the West have a little difference. We here try to use the *Inner* for the inner vision, whereas they use themselves for the inner vision.

You say, you have met persons who talked about the eleven rings. How can you say that they were right? Human fallacy, however, is always there, whether he may be a saint or an ordinary man, and it may prompt one to convince anybody that he belongs to such a high state. Really speaking, only the Master, if he is THE MASTER, can say about it, and that alone can be the correct version.

Now, about the other subject. I do not want to quote the Rishis of India, whom, if you attempt to examine according to the present day standards of civilisation. you will find them much below our expectations. As for example, one of them,

Durvasa of Mahabharat period, very often cursed people, made them weep, and nobody received benefit from him. And yet, he was termed one of the greatest of the Rishis of India. So this is our heart that we valued, not their action but the inner spiritual power, although often furiously and angrily used.

As far as I remember, in my talks in U. S. A., England & Europe, and in my writings too, I have always praised the saints, and have never attacked any human being, to say nothing of the saints.

I wrote books based on my own experiences, so that people may know the right thing, and try to see by practice if I am right or wrong. All the ancient books in India had been written on one's own experiences, and thus the science of yoga developed. Everybody, of course, has a right to criticise any thought, be it of any body, to come to the proper conclusion. Similarly, I too have a right to criticise others.

I know you are doing the work sincerely, and, I am sure, your doubts will all be removed. May God give you experiences, and you will then value the books all the more.

I am, of course, very sorry for some one's remarks about the Sanyasis of India. But you should also appreciate his spirit of righteousness to humanity. What for does he express that they be machine-gunned? It is only because something good to humanity may come about. If a man speaks ill of Hitler's Germany, he does so because humanity suffered a good deal at its cruel hand. The people in India, who have not suffered under his tyranny, cannot even think of his cruel deeds. But the people, who have seen the horrors of the war and the tyranny of Hitler, will not like even to hear his name, what to say of martial ability. Similarly, those, who

have experienced the results of the wrong guidance of Sanyasis in India, cannot help saying so. My dear! You do not know the real condition of India, and I appreciate that your heart is so good that it does not welcome such type of remarks. And I like it. Undoubtedly he has gone too far to say that they be machine-gunned. I do not want to say here what is to happen. Nature's orders are not known to all.

India is now India within, and the same thing is also coming out. Therefore the true conscience of the people has taken its turn to make it run outside also. And they are compelled to do so, as good times are ahead. The irony of fate is that we do not see the thing behind things. Hence we measure consciousness from our outward experience.

The circles given in "Reality at Dawn" are the broader divisions of knots contained therein. You may also call the knots as centres and subcentres, and the circles as spheres where they work.

When we parted from each other, I had given instructions that we should always look at or examine things broadmindedly, and that still stands.

You have crossed the region of the heart to the extent of microcosm, for which I have said in this letter that it takes 45 years if done without the help. You are on the other point which we call "Atma" point or 'Soul Plexus.' I shall start your journey of this point soon, but in that there will be difficulty in your relishing its taste. Would you please like to advise me if I should proceed speedily in this case or in a natural way to enable you to relish it and have experiences.

Transmission can be given from anywhere for any distance, never mind if the abhyasi is before you or not.

#### NOTIFICATION

By Order of the President H. H. Shri Ram Chandraji Maharaj the following are appointed Organisers of Shri Ram Chandra Mission, Shahjahanpur (U. P.), for the territories mentioned against their respective names:—

I, Shri Raghavendra Rao will be "Organiser" for the North Mysore State and will control the Mission centres at Raichur, Gulbarga, Sedam, Bidar, Narayanpur, and new centres in that area. He will also control the following centres in Andhra Pradesh; Anantapur and Cuddapah. He will further be responsible for the Maharashtra, territory upto Poona on the Central Railway.

Shri Raghavendra Rao will be assisted by Shri S. A. Sarnad, who will work under his guidance and instructions.

- 2. Shri M. D. Jahagirdar will be "Organiser" for South Mysore State, and will control the Mission centres at Bangalore, Channapatna, Mysore and Kollegal. In addition he will be responsible for and control the following centres in Andhra Pradesh: Tirupati, Chittoor and Madanapalle. Shri Jahagirdar will train Shri Janardhan at Hassen to assist him in this work.
- 3. Dr. V. Parthasarathy will be "Organiser" for the Coastral Andhra area of that State, and will control the centres at Vijayawada and Rajahmundry. Dr. Parthasarathi will select, and after confirmation of selection, train to assist him in this work one other member.
- 4. Shri C. A. Rajagopalachari will be "Organiser" for the State of Tamil Nadu and will control all the centres of the Mission in that State. He will be additionally responsible for and control, two centres in the State of Andhra Pradesh, viz.,

Nellore and Kavali.

- 5. Shri Uma Shanker Arya Sitapur, Lakhimput Kheri, Hardoi, Bahraich and nearby centres.
- 6. Shri Nasib Chand Lucknow, Kanpur and suburban centres at these two cities.
  - 7. Shri Lakshmi Shanker Allahabad and Banaras.
- 8. The centres at Delhi, Roorkee, Moradabad, Kanth will. for the present, be under the direct control of the President, Rev. Master.
  - 9. Shri D. B. Patel The North Eastern states of Assam etc.
- 10. Shri S. V. Raghavan will be appointed "Organiser" for the Metropolitan City of Bombay,

The Organisers will be responsible for the total functioning of the Centres under their control, both organisational and spiritual. Organisers will also be responsible for the inculcation of discipline at all levels of Mission membership and organisation.

This supersedes all previous orders issued in this connection.

Organisers will visit Centres under their control periodically at their discretion during which they will also inspect books of accounts, cash balance, etc. All organisers will report direct to the General Secretary at Madras with inspectional reports on their visits. In cases of special spiritual matters to be referred, such references may be referred direct to the President, Shri Ram Chandraji, with a copy to the General Secretary, Madras, in every case.

By Order,

P. RAJAGOPALACHARI

General Secretary.

Dated 23rd October, 1972.

#### SHRI RAMCHANDRA MISSION

SHRI LALAJI BIRTH CENTENARY CELEBRATIONS
COMMITTEE

No. IC/005

200

11-E, North Street, Sri Ram Nagar, Madras-600018, 9 August, 1972

\*\* Dear Brothers & Sisters.

You will be pleased to hear that Revered Master has decided that the main celebrations connected with the Birth Centenary of revered Lalaji Maharaj will be held at Madras for two days from Saturday the 24th February 1973, the main day being 25th February. The exact programme will be communicated in due course. He has also expressed a desire that this being a holy and unique occasion, every endeavour should be made to make the celebrations also fitting, at least so far as standards of celebrations by our Mission are concerned. It behoves us therefore to plan the celebrations on as grand a scale as possible consistent with the fact that

- (1) Our Mission is for spiritual evolution only.
- (2) Our Mission has no financial backing or resource,
- (3) Mission Centre at Madras has neither an Ashram nor facilities suited to the occasion. The man-power required to deal with the occasion can also do with suitable additions from elsewhere.

It has pleased revered Master to appoint a Committee to handle this matter to its successful end, consisting of the following:—

(153)

(152)

- (1) Shri C. A. Rajagopalachari, Chairman
- (2) Shri C. S. Ramakrishnan, Joint Secretary
- (3) Shri S. Narayanaswamy, Member
- (4) Shri P. Rajagopalachari, General Secretary of the Mission, and ex-officio Secretary to the Committee.

At its recent deliberations, the Committee found that a sum of one lakh rupees would be required to meet all expenses connected with these functions, a substantial portion, of which will be spent on accommodation and messing arrangements for an expected 1,500 visiting abhyasis (Indian) plus about 150 from abroad. In a large metropolis like Madras, there are pressures on accommodation and supplies, not met with in smaller cities, and this makes it essential to make early and secure arrangements. Hence it is necessary to raise funds for all expenses from now on.

Three methods of mobilising finances have been approved by Master. These are:-

- (1) Donations
- (2) Advertisements in the Souvenir
- (3) Sale of books and the Souvenir

It is anticipated that approximately Rs. 60,000 should be collected through advertisements and Rs. 20,000 by way of donations. This will still leave a gap of Rs. 20,000 to be made up by sale of books and publications.

It is the earnest hope of the Committee that it will receive maximum co-operation from every Centre of the Mission and., every abhyasi, both in the matter of securing advertisements for the Souvenir and in the matter of donations, the latter not being testricted to abhyasis alone. Master has placed great significance

on this historic celebration and we, the members of the Mission, without a single exception, should contribute in every way to make the celebrations a sacred commemoration which will please the Master and satisfy Him in all that He expects to do in perpetuation of His Master's glorious memory. The committee fully expects that not a single abhyasi will refrain from making a donation on this occasion in as significant a figure as possible within his means. It is also essential that every one endeavours to secure an advertisement for the Souvenir. Forms in connection with advertisements will follow. Further copies can be sent on request. It is essential to obtain payment for advertisement charges in advance along with the order as far as possible, for the dual purpose of

- (1) making ready cash available for our expenses,
- (2) saving us the follow up and sometimes frustrating delays in securing payments after publication of souvenir.

Action should commence immediately and there should be no relaxation until the celebrations take place. Monies collected may be sent in the form of crossed cheques or crossed demand drafts, made payable to 'Shri Ram Chandra Mission' and sent from time to time without delay, either to the Chairman or to the General Secretary of the Mission at Madras. There is no objection for cash remittances or crossed postal orders in respect of small amounts.

With best wishes for Master's Blessings,

Yours in the service of Master, C. A. Rajagopalachari

## अपनी कमज़ोरी

(सुश्री कस्तूरी चतुर्वेदी)

मनुष्य क्या करे, जब सब उनकी अपनी ही कमजोरी है। वह दु:बी हैं, दरिद्र है, चिन्तामय है; अशान्त है; ये सब उसकी अपनी ही कमजोरियाँ हैं ऐसा हर एक कहता भ्राया है भ्रीर कहता रहता है । किन्तू इस कथन में कितनी सत्यता है, इस बहकावे में कितनी गहराई है; इस छलना में कितनी यथार्थता है इसका पता हमें तभी ठीक लग सकता है जब हम स्वयं इसके कारण की खोज करें तथा स्वयं ग्रपनी कमज़ीरी की ग्रीर ध्यान दें। हाँ, यह अवश्य है कि वह बेचारा ध्यान दे ही कैसे सकता है जबकि उसका ध्यान तो तमाम श्रोर श्राकृष्ट एवं बँटा हुश्रा है। श्रव हमें श्रावश्यकता है कि कोई ऐसा ध्यान हमें मिल सके जो इतना शक्तिमय हो जो हम।रे समस्त में बिखरे हए घ्यान को ग्रपनी ग्रोर श्राकृष्ट करले । वह ग्रपनी ग्रोर हमारा घ्यान आकर्षित कर सकता है कब ? जब इस ध्यान की तह में कूछ ऐसा हो जो हमें प्रिय लग सके। हमें प्रिय भी तो वही कुछ लग सकता है जिसमें हमारे प्रति कुछ ग्रपनत्व का भ्राकर्षण हो। स्वयं के ग्रपनत्व के भ्रार्थण को तो हम बिखेर चुके हैं समस्त को अपना बनाने में या यों कह लें कि समस्त का ध्यान अपनी स्रोर साकुष्ट कर लेने में। यह नहीं सोंच पाये कि जहाँ हमारा ध्यान बिखर रहा है वहाँ कोई तथ्य है भी या नहीं । हम यह नहीं सोव सके कि हम जहाँ तक ग्रपना ध्यान विस्तृत कर चुके हैं वहाँ से उसके परिस्पाम में हम कुछ पाभी रहे हैं या कुछ नहीं । कदाचित हम इस प्रश्न का उत्तर देने के ंलिये तैयार न हो सकें क्योंकि इसका उत्तर खोजने में शायद हमारे ग्रनजाने में ही हमें पून: बिखर जाना पड़े। बस यही हमारी एक अपनी कमजोरी सदैव से हमारे पीछे लगी रही है। हम जहां भी ग्रब तक विखर चुके हैं, हमारे ध्यान का वितरसा जहां तक भी, जैसा कुछ भी हो चुका है बस हो चुका है। इस लय-लीनता ने हमें इतना निर्वल एवं नि:सहाय कर दिया. है कि फिर कूछ अन्य सोचने में न हमारी रुचि जाग्रत हो पाती है ग्रीर न हमें इतनी शक्ति का अनुभव होता है कि हम कुछ दूसरी कोर सोचें, कहीं दूसरी कोर ध्यान दें। यही हमारी अपनी कमज़ोरी हे जो हमारे अन्दर आ पैठी है कि जिततं उबरने का विचार तो दूर रहा हम निराश से, निरावलम्ब से, अपने समस्त न फोवे हुये ध्यान में जय होकर और भी गहन में सो गये। इतना ही नही, फिर ऐसी दशा में चित्रके रहते हुए हुने इसी अवस्था में भी एक ग्रालस्य एव अकर्मण्यताका आनन्द मिलने लगाः हमारे अन्तर में चिन्ता और अक्षान्ति की जिनगारी जलती रही। फिर भी इन सो गये और खोते रहे, यही हमारी अपनी कमजोरी थी । अशान्ति, जिसे हव कभी नहीं चाहते थे, अटकना जो हमें कभी भी प्रिय न था, बिखरन जो सदैव हुने श्रस्थिरता का मागं दिखलाती रही, हम अप्रशन्तता पूर्वक अयवा अधसन्त नृता में ही सही सब देखते रहे, सब भेलते रहे। क्यों ? हवारे प्रमाद ने हमें लाखार कर दिया, हमें उठने न दिया। बस यही इतनी सी ही तो हमारी कमजोरी थी। कहीं से, कियर से भी, किसा ने वह सच्चा भीत नहीं गधा जो मन के सोय तारों (वृत्तियों) को स्पर्श कर जाता। किसी ने भी वह ममतामधी वास्तविक-अतनी की लोरी नहीं सुनाई, जिससे हम चौंक कर चेल जाते कि वास्तव में इन थर्माक्यों में किलगा आराम है। बात्सहय की वह कीसा हमारे प्रकार-मन के मोय तारों को फंक्टल कर जाती जिससे हम उस बास्तविक साँचे चैन का, श्रानन्द का, एव उस पुरम ज्ञान्ति का संकेत पा जाते, जिससे हमारा फैला मन, हमारा बिखरा ध्यान सिमट कर केवल एक श्रोर ही, उस श्रोर जा ठहरत। जिस सहज मार्ग की सहायता से चलकर हम केन से कम वहां पहुँच सकते, जहाँ हमारा इन्तहाई ठहराव होता, जो हमारे लक्ष्य तक पहुल पान की राह में हमारे लिये आराम-दायक इन्तहाई-पड़ाव हो जाता । फिर तो हम वहाँ पहुँच ही जाते कि जहाँ के लिये हमारा ध्यान जागत होकर हमसे जल्दी वहाँ पहुंचने की शीध्रता कर रहा था । बस तभी हमारी अपनी सारी कमलोगी दूर हो जाती । इसी स्तर पर पहुँच कर हम सारा अवसाद, अवहेलना और विखराव को ठेल कर बहुत पर पहुँच जाते, महात् बन जाते । तब दिव्यता हमारे अन्तर में उतर कर अपने अपनत्व-मय प्रकाश से हमारे अन्तरं श्रीर बाह्य सबको प्रकाशित कर देती । ऐसी • स्थित को पाकर हमारी नस नस में उसी रक्त का संचार हो जाता जो हमारे ध्यान को संग्रेट कर किसी और को सँभला कर हमें िहुं न्द्र बना देता । हमारे अन्तर में ऐसी हड़ता भर जाती कि हम स्वय बोल

उठते कि मनुष्य में अपनी कमज़ोरी कुछ भी नहीं है। इसका थोथा अपनत्व, (अहं) ही केवल कमज़ोरी है। हम स्वयं अपनी ही छलना द्वारा छले जाते हैं। ईश्वरत्व को भूलते हुए उससे दूर होते चले जाते हैं जो हमारी रहनी का सुख्य एवं श्रीष्ठ केन्द्र है। केवल मनुष्यत्व (अधोमुक्षी) में सीमा बद्ध होकर कि जाते हैं यही हमारी अपनी कोमज़ोरी है।

दूधरी बात यह कि अपनी कमज़ोरी पर भांति-भाँति के अविरुग डाल कर हम उन्ने और भी खुनक्षित करने लगते हैं। हम यह नहीं समक्ष पाते हैं कि जिपे हम सुरक्षित रक्षते का प्रयत्न कर रहे हैं यह तो हमारी ग्रयती कमज़ोरी है। संसार भी यह रीति है और समाज की यह नीति कि हम जिस शोर प्रयत्न करते हैं चाहे शलती की ही ओर करें, वह हमारे लिए वंसे ही यान ह और वैद्या ही अपभाव सँजी देखा है। सहयोगी भी वैसे ही हमें स्ना ंत्रतते हैं और हव योगी से अयोग्य ही बन जाते हैं। हमारी धाँतरिक बक्तियाँ हीर विवेक सब का दूरपयोग स्वत: ही प्रारम्भ हो जाता है। उदाहरसा स्व**रूप** एक बीमार मनुष्य की यदि हम यह समक्षायों कि ईश्वर का धन्यबाद है जो ्रम्हें यह थोड़ा साही कष्ट है। उसकी क्रुपा से यह बीझ दूर हो जायेगा। वह भी यह समभ जाता है कि ईश्वर सवम्च क्वाल है। किन्तू उसी रोगी के सामने यदि कोई यह कहने लगे कि भाई भोग तो सब हो भोगना ही पड़ता है चाहे ईक्बर की पूजा करो या कुछ भी करो। प्रव देखें कि उसके ग्रन्दर जो शक्ति इस परिस्थिति का सामना करने के लियं उपरोक्त कथन द्वारा प्रकाशित हुई थी वह घीरे-घीरे वुकन लगती है और वह निरास, एवँ निहाल सा पड जातः है। क्याज़ोरी क्राजाती है। इसका धर्व है कि वातावरण हम स्वयं बनाते हैं। जब शक्ति की शोर, प्रकाश की धोर, ऊर्ध्व की ग्रोर हमारा ध्यान आकृष्ट हो जाता है तब इस शांकियानं हो उठते हैं। तभी हम उलाति करते हुवे जान पाते हैं कि मानव केवल मानव नहीं वरन् कुछ और है। वह यह नहीं है, जो है, बह तो जो है सो है। यही उसका सत्य स्वरूप है बीव सब उसका ोयापन है, बासीपन है।

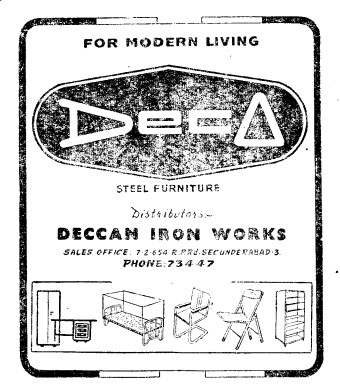
हमें चाहिये कि हम यदि कमजोरी को दूर भगाना चाहते हैं तो हम कान्जों कि दूर भागें। ग्रापने विचार एवं ध्यान को सुख, दु:ख की समस्याओं के सोचने में ही ब्यस्त न कर दें वरन् इसके घागे को खींच कर सहजता पूर्वक

उन्निति-पथ पर बिछा दें। मन की यह स्रादत पड़ गई है कि एक से ही विचार, एक सी ही हालत में ग्राराम करने लगता है चाहे उन्नित की ग्रीर हो चाहे अवनति की ओर हो। धीरे-धीरे खींचते हए उसे ईश्वर में रहने की ग्रादत में प्रवेश देते-देते फिर उसका भटकना शान्त होकर ध्यान श्रेष्ठता की ग्रीर मोड़ ले लेता है। कुछ विचार का क्षेत्र बदल जाने से मस्तिष्क में ताजागी म्रा जाती है भ्रौर स्फूर्ति का हम म्रनुभव करने लगते हैं । म्राध्यात्मिकता का ही क्षेत्र लीजिये, यदि हम ईश्वर के सतत्-स्मरण में ही मन को हुबे रहते को छोड़ दें, वहीं ध्यान जमा कर रख दें तो हम इस ध्यान में पूर्णता नहीं ला सकते हैं । ईश्वर के सतत्-ध्यान द्वारा, सतत्-तल्लीनता में जो कूछ ईश्वरत्व, 📡 जो अवस्या हमारे अन्तर में उतरती है उसके प्रति भी हमारा ध्यान जागरक रहे हम सचेत रहें यह भी उतना ही ग्रावश्यक है जितना हमारे लिये सतत्-ध्यान है। हमने अपने आन्तरिक-ग्रानन्द का आनन्द ही न उठाया तो उससे हमें लाभ ही क्या ? हम अपनी चेतना के प्रति सतर्क न हो सके तो हम जागे ही क्या ? सब कुछ एक सम्मोहित सी अवस्था की तरह निकल जाये-घ्यान एवं ऐसी तल्लीनता के लिये, मन की ऐसी समाधि के लिये मैं कभी तैयार नहीं। वह वीर ग्रीर सच्वा एवं सफल-योद्धा है जो युद्ध क्षेत्र में जमकर ग्रीर सतर्क होकर लडता है। वही ग्रपना ग्रनुभव भी दूसरों को दे सकता है। ध्यान की पूर्णता एक तल्लीनता में नहीं, समाधि में नहीं बल्कि उसका ग्रानन्द उठाते हुए श्रागे बढते रहने में है। श्रन्धे के हाथ में लाठी देकर छोड़ दीजिये तो वह किसी न किसी प्रकार कलकत्ता पहुंच जायेगा परन्तू उसका ग्रानन्द, उसका कथोपकथन मौन ही होगा।

भलाई इसमें ही है कि हम अपनी कमज़ोरियों के आवरण का दामन अपने जागरुक-प्रहरी सद्गुरु को थमा कर निर्द्धन्द होकर आध्यातिमक परमानन्द सागर में उतर पड़ें। फिर वहाँ का अनुपम हश्य देखते हुये उस अनमील रत्न की प्राप्ति करलें जो हमें हमारी कमजोरियों से ही क्या बिल्क जो हमें हम से ही मुक्त करके स्वच्छ, निर्मल और अमृतभयी ज्योत्सना हमारे अन्तर और वाह्य में भर दे। हम स्वयं पुकार उठें कि मनुष्य केवल मनुष्य नहीं वह ईश्वरत्व से भरपूर है, महान् है। हम कमज़ोर नहीं हैं, हम संत हैं, योगी हैं, महामानव हैं। कथनी और कोरी करनी में ही अपने को न उलका कर हम वास्तविक-रहनी में रहें। हमारी वास्तविक-रहनी का स्थान मन,

वचन और कर्म द्वारा ईश्वरमय है, सद्गृहमय है । हमारी वास्तविक रहनी का स्थान ग्रन्तर में ईश्वरीय-प्रकाश (Divine light) में ब्याप्त है । हमारी समस्त वृत्तियों का स्वरूप ऊर्ध्य-मुखी है । जब हमारी रहनी ऐसी हो जाती है तभी हमारे ग्रन्दर ईश्वरत्व फलक उठता है । हम योगी हो जाते हैं । ग्रंथीत् तभी ईश्वर से मिलन की शुभ घड़ी ग्रापहुँचती है । तभी हम सफल ग्रीर समर्थ होकर श्रोष्ठ एवं महान् स्तर पर जा पहुंचते हैं । हमारे पास वास्तव में कमी है सच्चे शिक्षक की, योग्य सद्गुरु की । हमारी कमी है उन पावन हाथों में स्वयं को पूर्ण्तय: ग्रंग्ण कर पाने की ।

श्राज संसार की इस कमी को ईश्वर ने दूर करके हमें श्रलौकिक सहज-मार्ग चलने के लिये श्रौर श्री रामचन्द्र जी महाराज (शाहजहाँपुर) ऐसे श्रद्भुत सद्गुल को धरमी पर उतार कर संसार को कृतकृत्य कर दिया है।



#### न्ज

( श्री शिवप्रसाद श्रीवास्तव, मिश्रित, सीतापुर)

"वर्ष उठता है तो वरदान समभ लेता हूँ। 'गीत' को 'प्यार' का मेहमान समभ लेता हूँ॥ श्रपनी आँखों में जो संक्षार के श्रांसू भरते। ऐसे इन्सान को भगवान समभ लेता हूँ॥"

बाबू जी श्रापके शैदा हैं तरीक़त वाले। श्रापके चरणों में खिंच श्रायें श्रक़ीटत दाले।।

> योग साधन नया श्रन्दाजे इबादत इनका । श्रौ 'सहज मार्ग' है एक जल्वाऐ रहमत इनका॥

सारे इन्सानों के हमदर्द हैं ग्रम स्वार हैं स्राप। क्या ग़लत है जो समभते हैं कि स्रवतार हैं स्राप।।

> गिरजाघर, मसजिदों, बुतखानों में कब मिलता है। जिसका दिल श्राइना है उसको खुदा मिलता है।

इनकी क़ुरबत की तलब है तो तड़प पैदा कर। अपने को एक इसी जात पै तू शैदा कर।।

> यह सहज मार्ग किया करता है बेदारे शऊर । इस जनम में ही यह ले जाएगा मौला के हुजूर ॥



# अ-इ-य कहानी और सहज मार्ग

(श्री क्यामसुन्दर मिश्र, बहराइच)

सुनहु उमा यह श्र-क-थ कहानी। समुभत बनहि न जाति बखानी।।

हस जगत के सभी जीव (यात्मायें) प्रकृत जागृत ग्रवस्था में नहीं है। वे माधिक जगत में थड़ान के ग्रावरण से लिपटे हुये मोह निद्रा में निद्रित हैं। फिर भला चिन्मय दिव्य जगत के संवरण की तो बात ही क्या ? इस मोह निद्रा से जागे बिना माथातीत चिन्मय मत्ता का श्रनुभव भी नहीं किया जा सकता। जाग्रत, स्वप्न, सुषुप्ति हमारी निद्रा के ही भेद हैं। इस प्रकार इस मोह निद्रा से जागृत होकर उर्घगामी होना क्रम विकास से, जीव भाव से "शिव" भाव प्राप्त करना ही हमारा लक्ष्य है।

श्रादि शंकराचार्य ने श्रपने दक्षिगाभूति स्तोत्र में स्पष्ट कहा है कि इस मोह निद्रा से जगा देने वाला ही सच्चा सतगुरु है । जब जीव जागता है तो दर्पगा में प्रतिबिम्बित नगर की भाँति समस्त जगत इसे श्रपने श्रन्दर ही दिखाई देता है । इस बाह्य जगत से श्रन्तर जगत में श्रवेश ही उपासना या साधना कही जाती है जो यह बिना गुरु कृता के संभव नहीं । वस अही श्र-क-थ है । इसी पर समस्त योग दर्शन श्राधारित हैं, जो पट-चक्र श्रष्ट-सोपान हारा जाना जाता है ।

योग दर्शन के षट चक्कों में सूलाधार स्वाधिष्ठान-मिर्सा पूर ग्रनाहत किन्हीं आचार्यों द्वारा मान्य (विद्युद्ध) इस प्रकार ४ या ५ चक्कों को भेदन कर लेते के पश्चात् ग्राज्ञां चक्र ग्राता है। यह ग्राज्ञा चक्र भूमण्डल के मध्य भाग में दो दल वाला कहा जाता है। इसके दो दल एव किस्सिका में सत्व, रज ग्रीर तम गुरा हैं। इसमें हंस रूप परम शिव एव लिख्न काली नामक शिक का निवास है। यह वायु का स्थान है। इसकी किस्सिका पर ब्रह्मा, विष्णु ग्रीर महेश्वर हैं। इस चक्र को युक्त त्रिकोसी कहा जाता है, क्योंकि इड़ा, विगला, सुपम्ना एक होकर सहन्नार तक जाती हैं। यही गंगा जमुना ग्रीर सरस्वती की

भौतिक परिकल्पना है। इसको साँख्य मतानुसार अहं तत्व का विकार चित, मन और पन्च तन्मात्रा कहा गया है। इसको किंगुकाओं पर पंच तन्मात्रा और दो दलों पर चित्त और मन रहता है। बेदान्त ने प्राएमिय कोच और मनोमय कोप हारा इन दलों की अभिव्यक्ति की है। यहीं पर वह्णा और असी का संगम होकर वारागान्ती में परम शिव की परिकल्पना है। यहीं जान गगा दूसरे रूप में संसार ओत की आंधडात्रां देंगी माया स्वरूप। है। जो व्यक्ति कूटस्थ ब्राह्म को खोर अवाहित हो जाते हैं वे जान भड़्ट नहीं होते और जो साया थोत की और अवाहित हो जाते हैं वह मोह समुद्र में वह कर नष्ट , हो जाते हैं। यहीं जन्ह गुनि की यह सामग्री बहा से आती है। जब जन्ह इस रहस्य को जान पति हैं तो उन्होंने गंगीयक ही पान कर डाला और अह्म ध्यान मग्न हो गये इसकी अभिव्यक्ति गीता के "यह शिष्टानृत मुर्जा, यान्ति ब्रह्म समातन्म" हारा हुई है।

वटबुल-वट के मूल से प्रथक वट बुक्ष का प्रमार न होकर उसी की जटायें भूमि ससंगे थे, जिल्ला होती हैं। इसी प्रकार काम्य वस्तु के सम्पर्क में आने पर उसके मूल (यन) पर कामना के सम्कार अधिकार नहीं कर पाते। वह वट बुक्ष की भाँति अचल रहता है। यही युक्ति विवेशी वैष्णाव का विष्णु पद एवं श्रीकों का परम शिव विश्वनाथ और यही गुरू पादुका है। महात्मा तुलसीवास के शब्दों मं यहीं पर "जो गंगाजल आनि चढ़ाइहि। सो सायुष्य मुक्ति नर पाइहि।।" कहा गया है।

#### युर हाताः—

कूटस्थ ब्रह्म का प्रकाशित रूप ही गुरु पद है। यही ीव की पूजा, उपासना साधना का विषय है। इसके लिये तीन पीठ स्थान हैं। ऐना योगी जनों का अनुभव है, इनको विन्तु पीठ, नाद पीठ और शक्ति पीठ कहा जाता है। यह आज्ञां चक से उधर काल देश में है। यहीं पर निरालम्बपुरी है जिनके निर्ण एक गुप्त चक कीन चक्र के नाम से १६ देशों का है जो चन्द्र की सोयह कड़ायें है। १८ छपा ६८ मुहुना उन वैसे ४८ वैराग्य ५८ खुन्ति ६८ सम्पत ७८ हास्य इन रोमान्य ६० विषय १०० व्यान ११० झुन्ति है। ठीक इसके १६० उद्यान १४० अक्षोभ १५० चीदार्य तथा १६० प्रकारता कहलानी हैं। ठीक इसके नीचे एक गुप्त पटदल चक्र है इसे ज्ञान चक्र कहते हैं। इस स्थान पर अन क जाने से पाँच तन्नावाओं और स्वप्त का ज्ञान हो जाता है तथा अन्ती

चक्र के कीचे तालु सूल में द्वादश दल चक्र कहा जाता है, जो पंचभूतों के पंजीकरण का कारण वन कर स्थूल भूतों को उद्भावित करता है। इससे क्षम से श्रद्धा संतीय अपराच दम और मान स्नेह शोक खेव सुद्धता अरित सम्भ्रम और उमियों को उद्भाषित करता है।

#### महोनुको सहस्कार:-

मस्तक के सर्वोच्च स्थान पर इसकी कल्पना की गई है। जिसके पंचायत दलों में अकारादि वरणों की किंग्राकाओं में चन्द्र मण्डल के क्षत्राकार बिन्दु के ऊपर एक द्वादश दल कमल की किंग्राका में ग्र-क-थ त्रिकोगा है। इस विकोग्रा के चारों थोर सुधा सम्पर होने से, यह मिग्रपुंज के समान देदीण्यमान होकर "मिग्रा पीठ" कहलाता है। इसके ऊपर "हंस पीठ" और हँस पीठ पर गुरू-गाहुता रक्खा है। इस स्थिति पर पहुँच कर गुरू चाद का ध्यान किया जाता है। इस प्रकार यहीं कही पर गुरू आसान है। इससे यह सिद्ध है कि यह गुरू ही परम शिव है।

सहसार में जिस चन्द्र मण्डल का वर्शन ग्राया है। उसके कोड देश में ग्रमा कला और उसके क्रोड में निर्वाशा वला ही हम सब की इस्ट है। इस निवार्श कला की बिन्दु और विधर्म शक्ति रूप मूल प्रकृति परम शिव गुरू को कोण्डित किये है। इस गुरू का ध्यान ही निवारण या युक्ति प्रद होता है। साथ ही सहस्र दल कमल की किंग्जिंग में विशित द्वादश दल कमल के केन्द्र देश में पश्चिमिभमुख योनि मण्डल में ब्रह्म विवर ( छेद ) है जो सुयुम्ना मूल है। यही मूलाधार पर्यन्त विस्तृत हो ब्रह्म रन्ध्र रूप द्वादश द्वार कहा जाता है।

इस प्रकार इस अ-क-थ कहानी से सिद्ध हो जाता है कि गुरूपद पाद पद्म ही वह परम तत्व है जो निर्वास रूप है। तभी तो प्रत्येक सन्त ने स्पष्ट संकेत दिया है कि 'विन गुरु भवनिधि तरिह कि कोई। जो विरंच शंकर सम होई '' तुलसी ''बन्दीं गुरु पद पद्म पराना!'' अस्व।

इस प्रकार गुरू तत्व को जान लेने से गुरू छुवा की अबस बार प्रवाित हो जाती है। तो स्वतः सहज जान उद्भूत होकर प्रघट होता है। जीय बन्तु नाहर नहीं अबदर है। बाला जगत जिसे किशत भाषा कहा जाता है यह उस भाजिक की क्रिया शक्ति का नामान्तरमात्र है। ज्ञान राज्य में ज्ञान ही एक बान्त में संकार ज्ञान जीय कर में, एवं बन्द प्रान्त में जाता हम से आत्म- प्रकाश करता है। इस ज्ञाता जैय के भाव को दूर करते से विशुद्धता प्रकट होती है। इससे संविद प्राप्त होता है। यहाँ भेद ज्ञान नब्ट हो जाता है।

श्रव मनुष्य वास्तिविक उद्देश्य के निकट पहुंच जाता है जिसे रूपान्तर प्राप्त करना "ट्रान्स फारमेशन" कहते हैं। यह कार्य गुरू क्रुपा से उसके प्राक्त पात या ट्रान्सिमशन ''श्राणाहुति" हारा गुप्त रीति से होता है। यह रूपान्तर ही श्रारम जागरण कहलाता है। माया राज्य में मनुष्य भेद ज्ञान से मुक्त नहीं हो सकता, क्योंकि यही उसका कन्छुक है और कला नियन्त्रण भी । पशु भाव में स्थित पुरुष संविद में प्रवेश का श्रियकारी नहीं होता । इसी लिये महात्मा तुलसीदास ने पूर्वोक्त ''सुनहु उमा यह श्रकथ कहानी। समुभत बनिह न जाति बखानी।" द्वारा बतलाने का श्रयास किया है फिर भी जो इस श्रकथ कहानी को समभते जानने की क्षमता रखते हो वह जानें। हम जैसी के लिये तो वास्तिविक में यह श्रकथ कहानी सी मालूम होती है जिसका कोई और छोर नहीं। वस एक बात इस श्रकथ कहानी में अवश्य हमारे हाथ लगी वह है गुरू पाद पद्म रज सेवा। यही वह सहज मार्ग है जो हमें इस जटिल जाह्नवी तरंगों से बचाती ले जा सकती है ऊपर श्रीर ऊपर जहाँ हमारे गुरू का "साक्षात् परब्रह्म" के रूप में साक्षात्कार हो सकेगा।

#### सहज मार्ग

#### प्रासाहतिः—

जपरोक्त अकथ कहानी का सार तत्व गुरू साक्षात्कार आपकी समक्ष में आ गया होगा। सहज मार्ग साधना पद्धित में यही गुरू की आजस्त्र कुम खार योगिक प्रागाहुित ( ट्रान्समिशन ) के रूप में सहज उपलब्ध हैं। इसी को "शाक्तों" ने शक्तिपात के रूप में कभी प्रयोग किया और कभी वेदान्तियों ने आध्यात्म बाद को "हृदय से हृदय पर उत्तरने" की बात कह कर प्रतिपादन किया। सात्पयं यह कि बिना 'प्रागाहुित" कोई भी इस भव चक्र को पार करने में सक्षम नहीं है।

वैक्षे वह प्रायाहित हमारे प्राचीन प्रत्थों में यत्र तत्र सांकेतिक रूप सं कही पथी है। स्वामी रापकुष्ण परमहंस ने स्वामी विवेकांचन्द श्रीर स्वाम अविराजनन्द द्वारा स्वामी दयानन्द पर इसका प्रयोग प्रमाण है। किन्तु इस रहस्य को समक्ष न पाने से हम कुछ का कुछ कहते हैं। वास्तव में यह हमारी ही

विद्या हमारे देश में ही भूला दी गई श्रीर ग्राज तो स्थिति यहाँ तक पहुँच चुकी है कि प्रारम्भिक रूप में इसके प्रभाव को वृद्धिवादी लोग 'मेस्मेरिज्म" "हिप्ताटिज्म" समक्त बैठते हैं। मेरा प्रत्यक्ष ग्रन्भव है कि हमारे पूज्य बाबू जी महराज जब बहराइच पधारे थे तो एक वकीलों के दल ने पूज्य बाबू जी के दर्शनार्थ धाने पर इस प्रभाव से धामिभूत होकर उस रहस्य को न समभ पाकर बाहर निकलने पर प्रापसी चर्चा में इसे "हिप्नाटिजन" की संज्ञा दे डाली। वास्तव में मेस्मेरिजन या हिप्ताटिजन शुद्ध भौतिक प्रक्रिया है। जब कि टान्समिशन एक शुद्ध श्राध्यातिमक विवय शक्ति है। दूसरे समोहित हिप्नोटाइज्ङ व्यक्ति की मनस्वाक्ति अभिभूत हो जाती है और उसके स्थान पर संमोहन करने वाले व्यक्ति का ही मन "इच्छा" कार्यरत रहती है। जब कि ट्रान्सिमशन द्वारा प्रिसेप्टर ग्रभ्यासी में गरू कृपा प्राप्त कर दिव्य इच्छा शक्ति भरता है ग्रौर ग्रभ्यासी का मन क्रियाशील रहकर स्वतः ऊपर उठता है जिसे वह श्रनुभव भी करता रहता है । इस प्रकार सहज मार्ग साधना पद्धति में इस गुरु कुपा की अजश्र धार स्वरूपा प्रास्माहृति का प्रथम स्थान है, साथ ही प्राचीन राजयोग को संस्कारित कर पूज्य बाबू जी ने केन्द्र की नवीन खोज प्रस्तृत की है। जो प्राग्णाहृति ग्रब तक यदाकदा विशेष व्यक्ति पर प्रयोग की गई ग्राज विश्वातमा द्वारा समस्त मानव जातियों के लिये सहज उपलब्ध है ग्रीर मानवता के उद्धार हेतु प्रकृति परिवर्तन में जिसका सहज प्रयोग किया जा रहा है।

#### लक्षः--

इसके साथ ही सहज मार्ग साधना पद्धति में ग्रन्तिम सस्य से कम का लक्ष्य नहीं रक्खा गया । उस लक्ष्य तक पहुंचने हेतु हमें तर्क एवं श्रुति का सहारा त्याग कर स्वानुभव का सहारा लेना पड़ता है । जगत गुरु शंकराचार्य के श्रद्धैत श्रीर रामानुज के विशिष्ठाद्धेत से भिन्न श्रद्धेत में भी जीव श्रपनी कुछ विशिष्ठता बनाये रखता है।

#### साक्षात्कारः--

सामान्यतया संतों ने जिस भूमि पर ग्रात्म साक्षात्कार की चर्चा की है सहज मार्ग साधना पद्धति में साक्षात्कार का यह प्रथम सोपान ही है। ग्राज्ञां चक्र ग्रीर सहस्र दल चक्र के मध्य में केवल ग्रीर केवल मनस्क्षेत्र है। इसकी ग्रानुभूतियाँ सोक्षात्कार नहीं है। इस स्थिति पर ग्राने वाली ग्रहचनों को

प्राचीन हठयोगिक प्रक्रियाओं द्वारा हटाया जाना दु:साध्य साधन है। इसकी पार करने पर सहज मार्ग साधना पद्धति में बताये केन्द्र तक पहुंचने में सात वृत प्रकाश के पार करने पर ही साक्षातकार संभव है जो सहज मार्ग में समर्थ गुरु पुज्य बाबू जी की सहज प्रासाहित द्वारा पार किये जाते हैं।

#### प्रथकताः--

इस साधना की सहज विधि में हमें त्यागना कुछ नहीं है। हमें इस प्रागाहित द्वारा उस मूल तत्व से जोड़ दिया जाता है। स्थूलता, भौतिकता या माया श्रपने ग्राप छूटती जाती है।

#### ध्यान:--

महिष पतंजित का स्तिम सोपान ध्यान सहज मार्ग साधना को प्रारम्भ है। एक निश्चित लक्ष्य को केन्द्र मान कर हम अपने मन को सुस्थिर करते हुये अभ्यास करते हैं। इससे हमें आध्यात्म मार्ग पर चलने का अभ्यास होता है। ध्यान हम केवल हृदय पर करते हैं जब कि कुछ संतों ने नाक के अप्र भाग या भ्रूमध्य पर ध्यान करने को कहा है। हृदय में ध्यान करने पर एक महत्व पूर्ण दर्शन निहित है, क्योंकि हृदय द्वारा रक्त संचर्रा होता है। और रक्त संशुद्धि प्रक्रिया हृदय की स्वाभाविकता है। इस प्रकार ध्यान करने से रक्त की गति के साथ हो विध्यता का प्रभाव पड़ता है।

#### সার্থনা:--

इसके पश्चात् हम हृदय बिन्दु पर मालिक को स्थापित कर उससे प्रार्थना करते हैं । श्रपनी इच्छायें उसको श्रपंग करते हुवे उसीसे सहायता की याचना करते हैं ।

इसके पश्चात् हममें सतत् सुमिरन की स्थिति उतरने लगती है। ग्रांर भक्ति जागती है ग्रीर हम उस मालिक को ग्रात्म समर्पण कर देते हैं। इस प्रकार सहज मार्ग साधना में हमें (ग्रम्यासी को) कुछ भी करना नहीं होता। गुरु कृषा प्राप्त होने पर सब सहज सुलभ हो जाता है ग्रीर यह ग्रकथ कहानी सहज बन जाती है वैसे मालिक की इच्छा।



( श्री मंशाप्रसाद ग्रवस्थी, सीतापुर)

करूँगा तुम्हें प्यार, बन्दन करूँगा ॥

(१)

न हो क्या तुम्हों युग युगों के सँघाती। न क्या प्यार तेरा बना तेल बाती।। भला बोलियाँ कोई क्यों बोलता है। बता दे तुही क्यों तेरी याद ग्राती॥

चरण धूलि का भ्राज चन्दन करूँगा।।

( ? )

श्रटकती भटकती तरसती निगाहें। उमँगती, उलभती सी सुकुमार चाहें।। शररा या चरगा की मधुर नींद सोई। बनीं गीत मधुरे कभी थी जो ग्राहें।। सिखाया मुक्षे प्यार, ग्रचंत करूँगा।।

( 3 )

नयी ज्योति जागी नया प्रात ग्राया । हमारी दिशा में नजर जो उठाया ।। न यह मन्त्र दृटे विहानी विमा का । तुम्हारा हुआ ग्राज जो पास ग्राया ।।

तुम्हें ही हृदय मध्य धारन करूँगा।

(8)

पियातो नहीं श्रा गया किन्तु पीना । स्वतः श्रा गया जिन्दगीका करीना ।। बतादेबदल कोई क्या दे सकेगा । जो तुम मिल गये श्रा गया मुभको जीना !!

सहे जो तुम्हें प्राश अर्थशा करूँगा ॥



# मोतिक प्रगति और सहज मार्ग

(श्री डी॰ बी॰ पटेल-तिनसुकिया, ग्रसम)

ग्राज परम पूज्य बाबू जी महराज का जन्म दिन है। यह शुभ दिन सन ने के लिये हम सब एकत्रित हुए हैं। इस विषय में पूर्व वक्ताश्रों ने बहुत ही ग्रन्छी तरह से प्रकाश डाला है कि हम लोग क्यों महापुरुषों का जन्म दिन सनाते हैं। लेकिन महापुरुषों में भी ऐसे महापुरुष का बहुत बड़े भाग्य से पृथ्वी पर ग्राना होता है जिसका जन्म दिन हम ग्राज मना रहे हैं। ऐसे महापुरुषों का जन्म ग्राना होता है जिसका जन्म दिन हम ग्राज मना रहे हैं। ऐसे महापुरुषों का जन्म ग्राना सास बिना कारण नहीं होता है। गीता में भी लिखा है कि जब जब धर्म का ह्यास होता है तब तब धर्म के उत्थान के लिये ईश्वर मानव रूप में पृथ्वी पर अवतरित होता है। ग्रायांत जब जब विश्व का वातावरण ग्राधक दूषित होता है तब तब इनकी सफाई के लिये एवं सत्यता की स्थापना के लिये ऐसे महापुरुषों को नियित यानी कुदरत कोई विशेष कार्य को लेकर जिस समय जैसी जरुरत होती है वैसे ही विशेष शक्ति के साथ यहाँ पर भेजती है।

यों तो ग्रापका शौर हमारा थानि साधारण मनुष्य का भी इस पृथ्वी पर ग्राना बिना कारण नहीं होता, लेकिन हमारे शौर श्रापके ग्राने में तथा किसी महापुरुष के इस पृथ्वी पर श्राने में बहुत ही अन्तर होता है। वैसे तो वे भी कोई न कोई कारण से ही जन्म लेते हैं, फिर भी मनुष्य पूर्व जन्म के संस्कारों के ग्रधीन अर्थात प्रकृति का गुलाम होकर जन्म लेते हैं ग्रीर महानग्रात्मा का अवतरण यद्धिप कोई एक विध्य कारणवश होता है फिर भी वे प्रकृति के स्वामी होकर शाते हैं। यही फर्क है श्रापके शौर हमारे श्राने में ग्रीर महान श्रात्मा के श्राने में। इसलिय ऐसे महापुरुषों से हम बहुत कुछ ही नहीं बल्कि सब कुछ पा सकते हैं। इसी कारण ऐसे महापुरुषों का जन्म-दिन श्रवश्य ही मनाना चाहिये जिससे उनकी महानता के बारे में जानकारी प्राप्त हो सके एवं हमारी योग्यता के हिसाब से हम कुछ न कुछ या सब कुछ पा सकों। यदि कुछ भी पाने की इच्छा है तो ऐसे ही जलते हुए दीपक से ग्रथित ऐने ही महापुरुष से जो वर्तमान उपस्थित हो प्राप्त कर सकते हैं।

प्राज विश्व का वातावरण प्राधुनिक विश्व के इतिहास में प्रथम पार सत्यधिक दूषित हुआ है। पहले इतना कभी नहीं हुआ था। आज विश्व में भौतिक प्रगति ने तो हद कर दिया है। मानव सिर्फ चन्द्रमा तक ही नहीं इसते भी प्राणे और दूसरे दूसरे प्रहों की ओर जाने का सफल प्रयत्न कर रहा है। जीवन यापन की सुविधायों भी आज अधिक से अधिक उपलब्ध हैं। नियोन लाइट द्वारा सुन्जिजत विश्व के बड़े बड़े शहरों की सड़कों से जब आदमी गुजरता है तब वह महसून करता है कि वह स्वर्ग से गुजर रहा है। ऐसे ऐसे गणनजुम्बी मकान बने हैं कि उसमें प्रवेश करते ही अहसून होता है कि जीवन कि सारी सुख सुविधायों इसमें ही बह रही हैं। कहीं जिल्लों को भी संगल बना दिया गया है। इतनी प्रजुर गावा में सुख सुविधाओं वे बाद भी जब आज की स्थिति का अध्ययन करते हैं तद मालूम पड़ता है कि आज का मानव दुख में जूबा हुआ है और बाहि वाहि पुकार रहा है। विज्ञान की इतनी बड़ी देन एवं सुख सुविधाओं के बाद भी गानव अपने को असमर्थ समक्त रहा है। क्यों कि इतनी उन्ति करने के बाद भी गानव अपने को असमर्थ समक्त रहा है। क्यों कि इतनी उन्ति करने के बाद भी मानव अपने को असमर्थ समक्त रहा है। क्यों कि इतनी उन्ति करने के बाद भी मानव अपने को असमर्थ समक्त रहा है। क्यों कि इतनी उन्ति करने के वाद भी मानव अपने को असमर्थ समक्त रहा है। क्यों कि इतनी उन्ति करने के वाद भी मानव अपने को असमर्थ समक्त रहा है। क्यों कि इतनी उन्ति करने के वाद भी मानव अपने को असमर्थ समक्त रहा है। क्यों कि इतनी उननित करने के वाद भी मानव अपने को असमर्थ समक्त रहा है। क्यों कि इतनी लिये तरसता है।

ग्राज जिसके पास सभी सुख सुविधायें हैं वह भी और जिसके पास नहीं है वह भी जुड़ी नजर ग्राता है। जिसके पास नहीं है वह फिन्तित है कि ''में क्या खाऊँ'' ग्रौर जिसके पास है वह चिन्तित है कि ''में क्या खाऊँ'' ग्रौर जिसके पास है वह चिन्तित है ''मैं क्या खाऊँ वया न खाऊँ, किसमें खाऊँ किसमें न खाऊँ " की व्याधि से पीड़ित हैं। जिसके पास नहीं है वह बिना खाये दुखी है ग्रीर जिसके पास ग्रधिक हैं वह ग्रधिक खाने से दुखी है। किसी के चेहरे पर शान्ति नजर नहीं ग्रा रही है।

देश की रक्षा के लिये पहले सिर्फ देश की शीमाश्री पर संतरी पहरा लगा कर दुश्मन की गतिविधि का अध्ययन करते थे एवं रक्षा करते थे, अब अंतरिक्ष में उपग्रह बनाकर पहले से अधिक अच्छी तरह में दुश्मन के देशों की यितिविधि का अध्ययन कर रहें हैं। और खबरें ले रहे हैं। एटम एवं और तरह तरह के बम का निर्माण किया गया है किर भी गानव अज अपने को इतना ही अधिक असुरक्षित समक्ष रहा है जितना पहले समक्षता था। ऐसी स्थिति में विचार आता है कि इतनी भौतिक प्रगति के बाद भी ऐसा क्यों!

इसका सही अध्ययन करने पर मालुम होता है कि इन सबका मूल कारए मन है। ग्रीर जब मन की बात ग्राती है तब उसको समक्तने के लिये इसकी गहराई में जाना आवश्यक होता है। सिर्फ भौतिकता की एक तरफी उन्नति से काम चलने वाला नहीं है। उससे भी आगे जाकर ग्राध्यारिमकता का सहारा लेना होगा । दोंनों ही जीवन को सफल बनाने के दो पहिये हैं श्रीर दोनों ही विष्यों को समान रूप से चलाना पढ़ेगा । कोई ग्रधिक भी नहीं कोई कम भी नहीं । दोनों पहियो का महत्व एक दूतरे से एक प्रतिशत भी न कर है और न ज्यादां है । दोनों का महत्व ठीक बराबर है । लेकिन प्रधानता का जब प्रश्न न्त्राता है तब स्नाच्यात्मकता को ही प्रधानता देकर चलना पडता है। साध्या-त्यिकता को मूल में आधार के रूप में रखकर ही भौतिकता पनप सकती है। ब्राध्यातिमकता को जीवन से हटाने से कभी भी जीवन में सही रूप में पूर्ण सफलता प्राप्त नहीं हो सकती है। आज का वैज्ञानिक भी मैटर ग्रर्थात शक्ति की खोज में उसका विभाजन करते हुए केमेस्ट्री एवं फीजिक्स की बातें करते करते मेटाफी--जिक्स की बातों में फ्रांन लगा है। सही अर्थ में खाज का श्रेष्ठ कोटि का वैज्ञानिक भी एक अच्छा आध्यात्मिक व्यक्ति ही हो सकता है। आज का विज्ञान भी काध्यात्मकता को घीरे घीरे स्वीकार करने लगा है लेकिन खाज की खाध्यात्मकता एक ग्रन्थ-श्रद्धा की बाध्यारिमकता ही हो सकती। बाज के मानव को धोखेबाजी की बाते कहकर ग्राध्यात्मिकता नहीं सम्भा सकते । ग्राध्यात्मिकता की बातें भी बैज्ञानिक ढंग से ही होनी चाहिये। अबैज्ञानिक ढंग की बातें साज कोई भी मानव सूनने के लिये तैयार नहीं है। फिर भी ऋज ग्राध्यात्मिकता एवं वर्म के नाम पर ढोंग एवं ठगाई का ग्रधिक से ग्रधिक व्यवहार हो रहा है । धर्म के नाम पर लोगों को ठगते हैं श्रीर अपना स्वार्थ सिद्ध करते हैं। दुनिया में राग होष ने अपना साम्राज्य बहुत ही श्रधिक बना लिया है। परिस्थिती अधिक से ग्रधिक दूषित बनती जा रही है। ऐसे ही वातावरण में ग्राज प्रकृति ने विश्व की शुद्धि के लिये हजारों वर्ष के बाद एक शक्तिशाली महानग्रात्मा के रूप में हमारे परम पुज्य बाबू जी महाराज को भेजा है जिनकी ग्राज हम जन्म जयन्ति मनाने के लिये उपस्थित हुए हैं। उनका कहना है कि मन ही इस सब परि-स्थितियों का कारण है तो क्यों नहीं मन को ही सुधारा जाय ? जब मन को स्थारने की बात आती है तब मन को समभना, उसकी उत्पत्ति को समभना

जरूरी हो जाता है। भाज का विश्व भी तो वया है मन का फैलाब है। ''जैस है वैसा" एक तत्व में से थोड़ा सा ऊपर ऊपर क्षोभ, (Stir, Movement, Action) संकल्प होने की वजह से एक धाराबही। यह धारा ग्रलग ग्रलग क्षेत्र से याने Region से बहती हुई ग्राज जो हमारी नजरों के समक्ष इंडिटगोचर हो रही है वह विश्व के रूप में याने स्थूल रूप में निम्न कोटि में दिखाई दे रही है। यह धारा जब असल तत्व से निकलती तब एकदम विशुद्ध थी या बृहद् मन के रूप में थी श्रीर जब यह निम्नताकी श्रीर बढ़ी तब बढते बढते एक छोटे मन के रूप में मानव में द्रिष्टिगोचर हुई। यह सुरूप धारा क्योंकि ग्रसल तत्व से ऋ।यी हुई थी 🗼 इसलिये इसमें ग्रसल तत्व के ग्रांश भी थे ग्रीर यह धारा भी थी। ग्रव इस घारा ने इस अंश से शक्ति पाना शुरू किया और इस शक्ति के सहारे इस घारा याने इस मन ने अपना महल बनाना याने संकल्प विकल्प करना शुरु किया जिसके परिसाम स्वरूप मानव के कार्य ग्रारम्भ हुए ग्रीर मानव के कार्य के अनुष्य उनकी उपलब्धियाँ याने सुख दुख प्राप्त हुआ। ग्रब इस सव का कारए। यह छोटी सी घारा याने मन ही है। तो क्यों नहीं मन को ही ठीक किया ज्य ! लेकिन मन एवँ उसके पीछे जो शक्ति है वह जैसा कि ऊपर बताया गया है एक सुक्ष्य से सुक्ष्म चीज है तो इसको प्राप्त करने का तरीका भी सुक्ष्म होना चाहिये। जिस प्रकार एक सुई को जमीन से उठाने के लिये क्रोइन का प्रयोग करें तो हम मुर्ख कहलायेंगे एवं सफलता भी नहीं मिलेगी। वह तो अंगुलियों से उठेगी । अर्थात सूक्ष्म को प्राप्त करने के लिये सूक्ष्म साधन ही अपनाना चाहिये। इसी प्रकार इस सुक्ष्म तत्व को जानने के लिये ग्राध्यारिमकता की राह भी सुक्ष्म ही होती जाहिये। और जब हम यह सुक्ष्म मार्ग की चर्ची करते हैं तो शास्त्रों में बताये सभी मार्गों में एवं प्रत्यक्ष ग्रनुभव के श्राधार पर ग्राज ध्यान की प्रणाली श्रयीत राजयोग का सूक्ष्म मार्ग दिखाई देता है । लेकिन इस राजयोग को भी वर्तमान समय को ध्यान में रखते हुए पूर्ण अभ्यास के आधार पर सम्पूर्ण संशोधन करके सरल एवं सहज बनाकर सहज मार्ग के रूप में हमलोगों के समक्ष रखा गया है। इस सहजमार्ग में हृदय में ईश्वरीय प्रकांश का ख्याल करके ध्यान के अभ्यास द्वारा मन को सुधारने की एवं ग्राध्यात्मिकता में ग्रागे बढ़ने की राह बतायी गयी है। शुरू से श्राखिर तक की मंजिल हृदय पर ध्यान करके ही तय करने की बताया गया है।

इस तरह राजयोग में बताये हुए प्रष्टांग योग के प्रथम पाँच सोपानों को छोड़कर घारएग, इयं न एवं समाध की ही राह बतायी गई है। लेकिन इन सब के प्रलावा सहजमार्ग की खास विशेषता प्राएंगहुति जिक्त (Divine Transmission) है। यह वह शक्ति है जो ग्रंजुंन को लड़ाई के मैदान में श्रीकृष्ण से मिली थी। इसी प्राएंगहुति शक्ति हारा ग्रंजुंन गीता ज्ञान प्राप्त कर स्वधम के लिये तैयार हुए थे। लेकिन बोद में यह शक्ति प्रायः लुप्त हो गयी थी। उसको हमारे समर्थ गुरू महारमा श्री रामचन्द्र जी फतेगढ़ निवासी पूज्य लाला जी ने उसका फिर से ग्राविष्कार किया एवं हमारे परम पूज्य बाबू जी महाराज ने उसको परिपूर्ण करके प्रस्थापित किया। एक शक्तिशाली मुक्त मन ही बंधन में पड़े हुए मन को मुक्त कर सकता है। ग्रंथा ग्रंथे ो कभी राह नहीं दिखा सकता। इसलिय प्राएंगहुति शक्ति की बहुन ही ग्राविष्कता है।

श्राज इस साधना पढ़ित को सबके समक्ष एक संस्था क द्वारा प्रसारित किया जा रहा है जिसका नाम श्री रामचन्द्र मिशन है एवं जिसका प्रधानकेन्द्र शांहजहाँपुर है। इस मिशन का नाम हमारे दादा गुरू पूज्य लाला जी महात्मा श्री रामचन्द्र जी फतेगढ़ निवासी के नाम पर रखा गया है। हमारी साधना पढ़ित 'सहजमार्ग' है। हमारा ध्येय इस संसार में रहते हुए, साँसारिक कार्य करते हुए, ईश्वर की साधना के श्रम्थास में लगे रहकर पूज्य बाबू जी की कृपा से ईश्वर प्रात करना है। इसमें संसार छोड़ने की कोई बात नहीं बतायी गयी है। यदि संसार छोड़कर भी जंगल में गये श्रीर मन में संसार रहा तो संसार छोड़ने से भी कोई लाभ नहीं श्रीर संसार जब ईश्वर ने बनाया है तो जरूर उसका भी कोई महत्व है। श्रतः हम ईश्वर की बनायी महत्वपूर्ण चीज को श्र्यांत् संसार को ठुकराकर ईश्वर को कैसे प्राप्त कर सकते हैं। इसलिये हमें ईश्वर प्राप्ति संसार में रहकर करना है। परन्तु इससे लगाव नहीं रहना चाहिये यही हमारे परमपूज्य बाबू जी महाराज का कहना है।

1 . 1

ऐसे महापुरुष का जन्म दिन मनाना तब सार्थक होगा जब कि हम सभी पूरी लगन से उनके बताये हुए मार्ग पर चल कर उनकी कृपा से अभ्यास में आगे बढ़ें एवं गहराई से समभने की कोशिश करें। ऐसे महान पुरुष का अवतरमा कई हजारों बर्बों के बाद ही होता है। ग्रव हमें चाहिये कि इस संमार में ऐसे महान व्यक्ति की उपिश्विति से पूरी तौर पर लाभ उठावें । ग्रन्था पीछे पछ ना होगा । जलते हुए चिराग पर पतंगा फना हो सकता है । बुक्ते हुए दीपक पर नहीं । ग्रपने आप चिराग को जलाकर उस पर फना होने वाले कोई एक ग्राध बिरला ही हो सकता है । इसलिए आशा है कि सब इन सब बातों का ख्याल रखकर उनके बताये मार्ग पर चलकर आज के दिन की ग्रार्थी, 'पूज्य बाबू जी' के जन्म दिवस की सार्थकता सिद्ध करेगें। ग्रन्त में पूज्य बाबू जी स्वस्थ रहें एवं दीर्घांग्र हों यही मालिक से प्रार्थना है ।



# अनवरत प्रतीचा

( श्री मानवेन्द्र मिश्र 'मानव' बदायं ) पहले कभी मैंने, किया था विचार। यनवरत प्रतीक्षाका। कहीं पीछे से चली ग्रा रही थी, जो। कहीं ग्रागे चलते चले जाने के अनुमान से। भरने लगा मैं, भाव ग्रीर ज्ञान से. मंजिल या मकान से, ग्रीर भरता रहा, तक--कि जब में रंग, प्रकाश श्रीर में प्रकाश, रंग दिखाई नहीं पड़ा भाव ग्रीर ज्ञान गाँव, गिरमान, रहा नहीं ग्रड़ा जब - तक ग्रन्मान न प्रमागा बने। मैं विचार करता रहा, संगति भ्रसंगति उपचार करता रहा। ग्रीर करता चला **जा**ऊँगा, जब तक--कि--इन दोनों को मिला नहीं, पाऊँगा। चैन नहीं लूगा-मैं, नहीं थम सक्रा - मैं, क्यों कि—

(१२७)

सोचता रहूँगा रात दि**न ज**ब तक ययों कि:—

> सोचना, विचारना, सोना, ग्रौर जागना थम नहीं जायेगा।

> भाव में ज्ञान, रम नहीं जायेगा । मैं, इसीः तरहं, इसी उपक्रम में,

चलता रहूँगा मंजिल<sup>े</sup> की तलाश में व निकलता रहूँगा, क्यों किं; मैं नमनता हुँ—

मंजिल या मकान में,
मेरे श्रनुमान हैं,
भाव श्रीर ज्ञान में,
मेरे प्रमागा हैं;
यह भी जानता हूँ, श्रीर
समभता हैं,

1

श्रनुभव ग्रीर व्यवहार, दो, परस्परापेक्षी क्रियायें हैं; जब कि- ध्यान क्रिया नहीं है;

श्रीर यह भी समभता हूँ; कि— श्रमुभव, ज्ञान से नहीं, ध्याम से होता है; व्यवहार,

> प्रमासा से नहीं, ग्रनुमाम से होता हैं।

> > \*\*\*\*\*\*

(१२८)

# श्रद्धे य वाबू जो महाराज

(कु० कूस्म सक्सेना, बी० ए०, सीतापुर)

श्री रामचन्द्र जी महाराज मानव जाति के उन श्रो ठठतम वर्तमान गुरुशों में से एक हैं जो योग्य जिज्ञासु श्रात्माश्रों को श्रत्यन्त पुरातन काल के निर्तात गुरु योग मार्ग की शिक्षा-दीक्षा उन्मुक्त रूप से प्रदान कर रहे हैं। उनके श्रो ठठ सदगुरु फतेहगढ़ निवासी श्री रामचन्द्र जी ने उन्हें परम पद की ऋजु संप्राप्ति के मार्ग की शिक्षा दी थी। श्रीर वास्तव में उन्हें पूर्ण योग की श्रत्यन्त उत्कृष्ट एवं श्रांतिम स्थित प्रदान की थी। इस योग का सबसे महत्व पूर्ण श्रंग ऐसे गुरु का सर्वोत्कृष्ट कार्य है, जिसने वह उच्चतम स्थित प्राप्त कर ली हो जिसे श्रनन्त, श्रसीम, श्रथवा परमपद की संज्ञा प्रदान की जाती है।

श्रद्धेय श्री बावू जी महाराज उपरोक्त गुगों से शुद्ध रूप से विभूषित हैं। महान व्यक्ति संसार में श्रनायास ही उत्पन्न नहीं हो जाते, प्रकृति का यह नियम है कि संसार को जब ऐसे व्यक्तियों की श्रावव्यकता होती है तभी वे उत्पन्न होते हैं। श्राधुनिक युग भौतिकता के श्रवलम्बन के कारण निरंतर श्रवनित तथा पतन की श्रोर श्रवसर होता जा रहा है। स्वार्थ, पक्षपात, श्रहंकार वर्तमान जीवन के प्रमुख लक्षण हैं। सदाचारिता निराश्रित होकर भटक रही है। लगभग प्रत्येक व्यक्ति में श्रधामिकता की प्रवृत्ति वृद्धि पा रही है। श्रावीव्वर वादिता की भावना प्रवल होती जा रही है। चतुर्दिक वातावरण तथा पाप के बादल छाये हुये हैं।

मानव जीवन भौतिकवाद की उपलब्धियों से ब्राविभू ति होकर तमसाच्छन्न धोर स्थूलता के कारण संत्रस्त हो उठा है। उसके मनस्ताप को दूर करने की क्षमता, उसकी भूख मिटाने की योग्यता, किसी धार्मिक या राजनैतिक संगठन में नहीं है। नेतृवर्ग केवल वाक्पटुता से मार्ग दर्शन देने के स्थान पर जनमानस को केवल विक्षुब्धमात्र ही कर पा रहा है। ऐसी भयंकर स्थिति में मानवता की रक्षा तथा मानव के सत्य पथ प्रदर्शन हेतु समर्थ गुरु महात्मा श्री रामचन्द्र जी महाराज के रूप में एक दैवी अर्थात् दिव्य शक्ति अवतीर्ग हुई जो हश्य होते हुये ग्रहश्य रूप से विश्व में ग्रपना कार्य ग्रनवरत रूप से कर रही है। उसकी महानता ग्रवर्गनीय है।

संसार में गुरु का स्थान सर्वोच्य है। सट्गुरु की प्राप्ति ईश्वर की कृपा से होती है और ईश्वर की प्राप्ति गुरु कृपा से होती है। लेकिन किसी ग्रयोग्य व्यक्ति को गुरु बनाने से ग्रच्छा है कि सारे जीवन बिना गुरु के ही रहा जाय।

श्राज हमारे बीच एक सच्चे पथ प्रदर्शक के रूप में एक सुयोग्य गुरु विद्यमान है। उनमें यौगिक प्राराहित के हारा श्रतिम श्रवस्था तक पहुंचाने की शक्ति पूर्या रूप से विद्यमान है। वह समस्त मानवता के श्रज्ञान रूपी श्रवकार को श्रपनी यौगिक शक्ति रूपी दीपशिखा से निरंतर प्रज्विति कर रहें.हैं।

ग्राज मानव ग्रपनी ग्राँतरिक हिष्ट क्षोलकर देख सकता है कि हमारे बीच एक महान शक्ति, श्री रामचन्द्र जी महाराज शाहजहाँपुर, मानव को सच्चा रास्ता दिखलाने के लिये ग्रवतरित हुये हैं ग्रौर वे सहजमार्ग रूपी पवित्र जल से जन्म जन्मान्तर के पाप रूपी कीचड़ से दूखित हुई ग्रात्मा को प्राणाहृति रूपी छीटों से घो रहे हैं ग्रौर उसे प्रज्वलित करके मानव को परमात्मा का दर्शन करा रहे हैं :

सहजमार्ग पद्धित में मानव जीवन का परम ध्येय ईश्वर प्राप्ति है ग्रीर ईश्वर सब व्यक्तियों के हृदय में विद्यमान है। ग्राज हम ईश्वर का माक्षात् दर्शन करने में ग्रसमर्थ हैं क्योंकि ग्रात्मा ग्रीर परमात्मा के बीच में ग्रज्ञान रूपी दीवार खड़ी है। जब तक हम इसको तोड़ नहीं देते हैं, तब तक मानव के लिये ईश्वर साक्षात्कार करना ग्रसमव है। ग्रत्मप्व हम ग्रपने ज्ञान चक्षु में प्रकाश लाने के लिये उस सर्व शक्तिमान ईश्वर को ही एकमात्र ग्राधार मानकर उससे ग्रपना सम्बन्ध जोड़ते हैं। किन्तु हमारे पास कोई ऐसी शक्ति नहीं है जिससे हम ईश्वर से सीधा संबन्ध जोड़ सकों। इसलिये हम गुरु का सहारा लेते हैं जो हमें ग्रध्यात्मिक जीवन की ग्रनेक मंजिले पार कराता हुग्रा ईश्वर से साक्षात्कार करा देता है।

परम पुज्य एवं श्रद्धेय श्री बाबू जी ने कलियुन में स्नाध्यात्मिक जीवन को

सहज बनाने के लिये हमारे समक्ष एक आदर्श प्रस्तुत किया है ग्रीर यह सिद्ध कर दिया है कि मानव गृहस्थाश्रम का पालन करते हुये ईश्वर साक्षात्कार कर सनता है। हमको गृहस्थी छोड़कर जंगल जाने की ग्रावश्यकता नहीं, ग्रपने ग्राश्रितों को निराश्रित करने की ग्रावश्यकता नहीं, इच्छायों वासनायों स्वतः ही संतुलित हो जायोंगी। विना प्रयासके ही हमारे ग्रन्तर में एक नवीन व्यक्तित्व का उदय होगा जो बांत, ग्राडिंग एवं मानवता से ऊपर होगा। यह परिवर्तन हमें समर्थ गुरु की महानता में विश्वास करने को बाध्य करेगा, ग्रीर हमारा मस्तक श्रद्धा एवं भक्ति से उसके चरणों में भुक जायेगा। जब हम इस तरह उसके सम्मुख स्वयं को समर्पित कर देंगे तो हमारे लिये कुछ भी प्रप्राप्य नही रहेगा।

हमको गुरु के सानिष्य में आना है। जिस प्रकार एक कोयला आंगारे के संवर्क में आने पर स्वयं बिना प्रयास आंगारा बन जाता है वैसे ही अभ्यासी गुरु सामीप्य से गुरु के गुर्गो तथा उसकी अध्यात्मिक दशाओं को प्राप्त कर लेता है। इस प्रकार महान सदगुरु सहज ढंग से सहजमार्ग पर चला कर हमें पूर्ण मानव बना देता है।

इस प्रकार ईश्वर प्राप्ति के लिये केवल प्यास की आवश्यकता है। अभ्यासी को केवल निर्दिष्ट उपासना मात्र करनी है, आत्मोन्नित का समस्त भार गुरु स्वय वहन करता है।

े आध्यात्मिक विज्ञान का नवीनतम एवं परिष्कृत रूप आज हमारे सम्मुख है। ईश्वर प्राप्ति एवं गृहस्थी दोनों मंजिलें साथ-साथ तय होंगी। दोनों में सामन्जस्य रम्बते हुये हमें बढ़ना है। ईश्वर प्राप्ति अगले जन्म में नहीं, इसी जन्म में करनी है समर्थ गुरु के दिशा निर्देश एवं उसकी छत्रछाया में।

ईश्वर सर्वव्यापी है, सर्वशक्तिमान तथा अनन्त है! उसको जानने के लिये गुरु को जानना अनिवार्य है। इस प्रकार उसे प्राप्त करके हम अपने अन्तिम लक्ष्य को सहजता से प्राप्त कर सकते हैं। समय रहते मनुष्य को चेतना चाहिये, जागृत होना चाहिये और महान पुरुष के समीप जाकर साक्षात्कार प्राप्त करना चाहिये।

प्रकृति की प्रत्येक वस्तु ईश्वर की ही समभक्तर मानव को ग्रपना कर्त्तव्य करते रहना चाहिये। कर्तव्य-कर्तव्यं के लिये है (Duty for duty's sake)

का जो ग्रादर्श पूज्य बाबू जी हमारे समक्ष प्रस्तुत करते हैं, उसमें यह पता चलता है कि जीवन एक नाटक है (Life is a play) अर्थात् प्रकृति की सम्पूर्ण वस्तुयें ईश्वर की हैं। उनका कथन है कि कर्तव्य के लिये कर्तव्य ही निश्चित रूप से निष्काम कर्म है, ग्रीर जीवन के लक्ष्य को प्राप्त करना ही हमारा ध्रुव कर्तव्य है। पूज्य बाबू जी कहते हैं – जो ज्ञान मैं तुम्हें देना चाहता हूँ वह इतना ही है कि उसे जानो जो सब कुछ जानता है।

सीभाग्य की बात है कि समर्थ गुरु महात्मा श्री रामचन्द्र जी महाराज की महाराज की महाराज की महाराज के सुला से लुप्त राजयोग पुनः सर्वसाधारण की सुलभ हुआ। परम् पूज्य श्री बाबू जी महाराज ने उस अनुपलब्ध ब्रह्माविद्या की माजित उन्नत तथा सम्पन्न बना कर सहज मार्ग के माध्यम से खुले हाथ बाँटना श्रारम्भ कर दिया है।

मानव जीवन का परम ध्येय ईश्वर प्राप्ति का सबसे सुगम साधन योग साधन है। यह ग्रक्षरकाः सत्य है कि योग साधन ग्राज के मानव के लिये उतना ही या उससे भी ग्रधिक ग्रावश्यक है जितनी रोटी-दाल।

हमारे पूज्य बाबू जी ग्रपने दोनों हाथों से सभी की भोली भरने के लिये तैयार हैं लेकिन दुख तो इस बात का है, कि उनके दरबार में मांगने वालों की कभी है।

हमारे मालिक का जीवन सामान्य लोगों की अवेक्षा कुछ विलक्षिण है। उनका जीवन बाहरी आडम्बरयुक्त नहीं है। उन्होंने अन्य पुरुषों की माँति कभी ख्याति प्राप्त करने की चेष्टा नहीं की। उनका जीवन आत्यन्त पृवित्र रहस्यात्मक एवं चमत्कार पूर्ण है जिसे केवल योग साधन के माध्यम से पिवत्र आन्तरिक हृदय ही जान सकता है। पूज्य वाबू जी विश्वके समस्त मानवीं की उन्नित होतु सतत् प्रयत्नशील एवं जागरूक हैं।

श्रद्धेय श्री बाबू जी महाराज ने ग्रपनी पुस्तक 'सत्य का उदय' में लिखा है कि ''घम का ग्रन्त ही ग्राव्यात्मिकता का उदय है, ग्राव्यात्मिकता का ग्रन्त वास्ताविकता का उदय है तथा वास्तविकता का ग्रन्त ही यथार्थ श्रानन्द है, किन्तु जब वह भी समाप्त हो जाता है तब हम लक्ष्य पर पहुँचते हैं। यही उच्चतम स्थित है जिसका वर्णन शब्दों में नहीं किया जा सकता है।"

साक्षात्कार के पथ पर सरलता प्राप्त करने के लिये मूल उपाय है-

इच्छा, श्रात्मविश्वास एवं श्रद्धा । सारे दिन हमें श्रपने काम काज के बीच ईश्वर के प्रति सदैव सजग रहना चाहिये ।

फल की कामना विना किये हुये हमें अपने कर्तव्य के पालन में निरन्तर रत रहना चाहिये। यही भावना सदैव हृदय में जागृत रहे कि जो कुछ है सब वही है अथवा सब कुछ मालिक की इच्छा पर निर्भर है। यही मालिक के प्रति श्रात्म समर्पण है। ग्रात्म समर्पण की ऊँची अवस्था में निर्णय बुद्धि का लगभग ग्रभाव हो जाता है और व्यक्ति प्रत्येक कार्य मालिक की इच्छा समक्ष कर करता है। उचित-ग्रमुचित का विचार उसके मन में बिल्कुल नहीं उठता वयोंकि उसे यह निरचयपूर्वक जात हो जाता है कि वह अपने गुरु की इच्छा का पालन कर रहा है।

श्री बाबू जी महाराज कहते हैं— ईश्वर के स्मरण मात्र से मन के तमाम दुर्गुण दूर हो जाते हैं श्रीर हमारे पथ की तमाम बाधायें दूर हो जाती हैं, भक्ति के द्वारा हमारा रास्ता साफ हो जाता है श्रीर यह एक ऐसा मार्ग बना लेती है जिससे ईश्वरीय धारा हमारे हृदय में बहने लगती है। हम शारीरिक व मानसिक कार्य करते समय ईश्वर की निकटता व उपस्थिति महसूस करें श्रीर ऐसे विचारों की डोर कभी हूटने न पाये । हम सदा ईश्वर की इच्छानुमार कार्य करें श्रीर जो कुछ भी परिगाम हो उसमें सुखी व संतुष्ट रहें। श्रात्मसमपँग पूर्ण रूप से मालिक की इच्छा के श्रधीन रहने के श्रतिरिक्त श्रीर कुछ नहीं है। यह श्रवस्था पूर्ण श्रून्यत्व के बाद श्रारम्भ होती है।

पूज्य बाबू जी का कथन है— व्यक्ति और ईश्वर को जोड़ने वाली कड़ी गुरु है, गुरु की माता के समान कल्पना बहुत ही उचित और लाभदायक होती है। यदि कोई शिष्य अपना सब कुछ समिपत करके गुरु के मनस् क्षेत्र में प्रवेश करता है तो उसे दिव्य संसार में आने में केवल सात महीने लगते हैं ——— हमको चाहिये कि हम प्रेम और आकर्षण की भावना द्वारा स्वयं को उस शिक्त केन्द्र से जोड़ लें। इसके लिये यह आवश्यक नहीं कि अपने अन्दर उसके प्रति कैसा भाव रखते हैं। हम उसको अपना दोस्त, नौकर आदि जो चाहें मान लें लेकिन किर भी वह हमारा पथ प्रदर्शक अथवा गुरु ही रहेगा।

गृह ही समस्त जगत का नियन्ता है। वही समस्त ब्रह्माण्ड का ज्ञाता

#### है। वही हमारा सर्वस्व एवं सर्वोत्तम धन है।

गुरु ही वस्तुत: इच्छित वस्तु है। गुरु ही परम आश्रय है क्योंकि वह उस परम ज्ञान का उपदेश करने वाला है। इसी कारण गुरु महान एवं गहन अधकार नाशक है। जो इसका एक बार भी मुँह से उच्चारण करता है वह संसार से सर्वथा मुक्त हो जाता है। उसे सभी धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष नामक पुरुषार्थों की प्राप्ति हो जाती है। वह फिर कदापि इस संसार में नहीं आया करता, यह निश्चय सिद्धांत है, एकदम सत्य बात है। जो इसे इसी प्रकार समभता है, इस पर श्रद्धा करता है उसे ही यह लाभ प्राप्त । होता है।

समस्त शरीरों में रहने वाले चैतन्य रूप ब्रह्म की जो प्राप्ति कराये वही क्रु उपास्य है।

परम पूज्य श्रद्धेय श्री बाबू जी महाराज की सत्ता ग्रनन्त, श्रखण्ड, श्रजेय एवं सर्वत्र विद्यमान है। उनकी श्रखंड सत्ता उस श्रशह महासागर के समान है जिसमें डुबकियाँ लगाने पर श्रपार शान्ति प्राप्त होती है।

## इन्तजार

(भगवत स्वरूप सीतापुर)

एक ग्रकलीमें मोहब्बत का है तू वह ताजदार कायनाते हुस्न जिसकी हर भ्रदा पर है निसार । हस्न ने समभा है जिसको हर ग्रदा का शाहकार, मीजज़न है जिसके सीने में समून्दर का वकार। किब्लए मौजूद है तू काबये मक्सूद है, दर्द मन्दों के लिए ग्रारामें जा तेरा दयार। तेरे दर पर जो भी पहुंचा उसकी ग्रज्ञमत क्या कहें ? ताज शाही बन गया है तेरे पाँवों का गूबार। तेरा अन्दाजें तबस्सुम मरहमें जरूमें जिगर, तेरा ऐजाजो तकल्लु**म पुरसकूनों खुशगवार**। यह हम:गीरी मिशन की यह सराते मुस्तकीम, फिक्र पर तेरी हुकूमत है दिलों पर ग्राव्तियार। तेरी श्राँखें हैं किताबे जिन्दगी दानाय राज, रुए रौशन से तेरे हुस्ने हकीकत भ्राइकार। मैंकदे ग्राँखें बिछाये जाम तकते हैं उन्हें, जिनके साकी ग्राप हैं उन मयगुसारों का वकार।

westignen

इसकी जानिब देखिये उठती है कब निगहे करम, हाँ उसी लमहे का भगवत् कर रहा है इन्तजार।

# श्री गुरुदेव के चरणों में

(श्री सुरेश चन्द्र श्रीवास्तव, श्रीनगर)

कौन से हों शब्द, कैसे राग ?— जिसमें मैं तुम्हारा गा सकूँ गुरागान — मेरा प्रारा भँवरा पंख अपने डुबाकर तव कृपा मधु में, मौन, डूबा है बिचारा, और तेरे अलौकिक ग्रालोक में हैं लीन सपने।

> कौन गुएए गाए ? रहे अब शेष तुममें कौन से गुएए ? इस सकल ब्रह्माण्ड का जो केन्द्र मानस है वहाँ के ओ चिरन्तन हंस ! आए हो मिटाने सकल बंघन उन विकल नर नारियों के, विश्व में जो तुम्हें सुनते।

कौन कह सकता झलौिक देश के वे स्वप्न सुन्दर ? कौन तव सन्देश का झालोक दीपित कर सकेगा? कौन तेरे सहश तम को खींच कर देगा प्रभा भर ? कौन तेरा चरम गौरव विश्व में विस्तृत करेगा?

> मैं चरण की धूल तेरी, धूल से दीपक बनाधो यथा चाहो किसी भी तूफान में मुफ्तको जलाछो?

### अनन्त यात्र

[ इस स्थाई स्तम्भ के अन्तर्गत श्री 'बाबू जी' और सुश्री कस्तूरी चतुर्वेदो के बीच पत्र—व्यवहार क्रमशः प्रकाशित किया जा रहा है। इसमें अध्यास्म एवं ब्रह्मविद्या सम्बन्धी साधना में अभ्यासी की प्रगति का एक सम्यक् व्यवस्थित वास्तविक विवरण प्रस्तुत है। उक्त विद्या को वैज्ञानिक अध्ययन एवं अनुसन्धान के लिये सुलभ करने की दृष्टि से इस विस्तृत पत्र-व्यवहार का यथातथ्य प्रकाशन महत्वपूर्ण होगा। क्रमागत—

पत्र संख्या ६०

लखीमपुर १८—३—५०

परम पूज्य तथा श्रद्धेय श्री यावू जी

#### सादर प्रशाम

मेरा पत्र पहुंचा होगा। मेरी श्राहिमक दशा 'मार्लिक' की कृता से श्रच्छी चल रही है। मेरी हालत से तो समक्त लीजिये कि मेरे लिये रात ही रात है या दिन ही दिन क्योंकि मैं ग्रब नहीं कह सकती कि मैं क्या करती रहती हूँ। यदि श्रवनी हालत स्वप्न की भांति कहूँ तो बिल्कुल ठीक यह भी नहीं है, यदि उचाट कहूँ तो यह भी ठीक नहीं है, न जाने कैसी हालत है। मैं तो यह तक किशी जानती कि मैंने दिन भर में कोई काम श्रच्छा या युरा, गलत या ठीक कुछ किया या नहीं। हाँ यह श्रवश्य कह सकती हूँ कि मेरे लिये ग्रब ग्रच्छा या युरा, गलत या ठीक कुछ नहीं है, जो काम ग्रवने ग्राप होते हैं वे होते हैं। ग्रब न मुक्तमें पूजा है न पाठ,न लय श्रवस्था है न Self Surrender ही है, न 'मालिक' की याद ही है श्रीर न कुछ श्रव मैं यह कह सकती हूँ कि भाई मेरे श्री बाबू जी मुक्तमें श्रव कोई गुरा नहीं है श्रीर मुक्त तो यह तक नहीं मालूमं कि मैं कीन है

\*\*\*\*\*

वया हैं। न ब्रब उदासी बाली हालत म!लूम होती है श्रीर न जैसे पहले श्रधिकतर बड़ा हरकापन या खाली पन म!लूम पड़ता था श्रब मुक्ते अपने में कुछ नहीं मालूम पड़ता है। पुच्य श्री बाबू जी में तो हाथ जोड़ कर न्नापसे यही कहती हूँ कि श्रव न्नापकी इस ग्रति गरीब बिटिया में कोई गुण या कोई बात नहीं रही । 'मालिक' की याद जिससे आप खुश होते हैं उसका यह हाल हो गया है कि जब ध्यान करती हूँ या दिन भर जब कोशिश करती हुँ तो यही निकलता है कि 'मालिक' खुद ग्रपनी याद में मस्त है। अब ग्राप बताइये कि 'मालिक' के सिवाय 'उसकी' मर्जी के ग्रव खुश करने के लिये मेरे पास ग्रव क्या है ? हाँ केवल कोशिश ग्रब भी जहां तक वश है जानी है : परसों सबेरे से ग्रवनं अन्दर बढ़ी हल्की ईश्वरीय घारा बहती हुई मालूम पड़ती है। उसकी कैंफ़ियत भी बड़ी हल्की, कुछ घीमी-धीभी काल्ति युक्त सी लगती है परन्तू उसकी केफियत मूक्किल से समक्त में अ।ती है। यह बारा हर सबय बहती रहती है। केवल श्रव एक कोश्चिश है वह भी भागिक' की पर्जी पर्नी पर्ने इसके साथ-साथ में 'उसकी' याद जी भर कर न कर पाने की शिकायत भी जारी है। working का भी यह हाल है कि 'मालिक' की जो मर्जी होती है, जैसी मर्जी होती हैं सो होता है।

ग्रापकी दीन - हीन, सर्व साधन बिहीना

पुत्री कस्तूरी ,

पत्र संख्या ६१

लखीमपुर ता० **२५**-३-५०

परम पूज्य तथा श्रद्धेय श्री बाबू जी,

सादर प्रगाम

मेरे दो पत्र पहुंचे होंगे। अपनी आतिमक दशा के बारे में क्या लिखूँ, मुक्ते अब यह नहीं मालूम कि मेरी दशा उल्लित पर है। हाँ मेरा बस यह हढ़ विक्वास तो हमेशा से था और है कि आपके शुभआर्शीवाद के अनुसार मेरी

उन्मति रोज़ व रोज बढती ही जावेगी। याद का यह हाल हो गया है कि पहले जैसे यह मालूप पड़ता था कि मालिक खूद अपनी याव में मस्त हैं, अब यह भी नहीं रह गया है, ग्रब तो केवल मन बहुलाने को कभी कुछ ग्रीर कभी कुछ रूपाल कर लेती हूँ और अब जब पुना खत्म कर के उठती हूँ तो ऐसा लगता है कि बड़ी गहरी नींद से जगी हूँ यद्यपि ख्यालात पूजा में आते ही रहते हैं। यह हालत तो कुछ ऐसी ही हो गई कि मैं जब चाहूँ तब ऐसी हालत हो जाती है, यहाँ तक कि यदि कोई मुक्ससे बात करे या गाना गावे तो यदि मैं चाहुँ तो सुन लूँ और यदि व चाहूँ तो पास बैंडे हुए भी नहीं सुन सकती हूँ। यही दिन भर की याद का हाल है। न जाने क्यों यदि एक तरह से ख्याल करूँ तो ऐसा लगता है कि भैंने दिन भर 'मालिक' की याद नहीं की परन्तू कभी कभी एक तरह से शायद मै यह कह सर्क्ष्ट्री कि मुक्ते याद थी परन्तु ग्रव मैं यह भी कहने की हक़दार नहीं रही। ग्रब तो भाई जब जैही मर्जी 'उसकी' होती है सो हो जाता है। कौन करता है श्रीर कैसे होता है यह 'वह' जाने। सच तो यह है श्री बाबू जी कि यह 'मैं' शब्द निकलता किसके लिये है, मुफे यह भी नहीं मालूग । ग्रब तो यदि जबरदत्ती अपना ध्यान रलकर मैं कहूँ तो भी कहते समय उस 'मैं' शब्द का ध्यान नहीं रहता कि 'मैं' है कौन । आजकल तो बड़ी लापरवाही की हालत है, यद्यपि किसी काम में तो बिल्कूल लापरवाही श्रीर बालस नहीं है परन्तु किर भी न जाने कैसी हालत है, परन्तु एक शिकायत बढ़ती ही जाती है कि मुक्ते 'मालिक' की याद नहीं ग्राती। मैं यह देखती हैं कि मेरा जोश व तेजी working में या वैसे जैसे पहले यह जोश रहता था कि बस 'मालिक' तक पहुँचना है, केवल 'मालिक' ही चाहिए ग्रब यह सारा जोश ग्रीर तेजी खत्म है। ग्रब तो मैं एक लावार लाश की तरह हूँ, जैसी 'म। लिक' की मर्जी हो वैंसा रक्खे।

> द्यापकी दीन हीन, सर्व साधन विहीना प्रती कस्त्री

शाहजहाँपुर ता० २७--३-५०

प्रिय बेटी कस्तूरी,

#### खूश रहो ।

तुम्हारा खत ब्राया था, कई हफ्ते हुए हाल मालूम हुआ । मैंने जी जुमले जबाब देने लायक थे उनमें सुर्ख निशान भी बनाये थे ग्रौर वह खत मैंने कही रख दिया है अब मिलता नहीं है इसका मुफ्ते अफसोस है और यहाँ 🎣 कोई लिखने वाला भी न मिला- जवाब में देर होती रही और बहुत दिन गूज़रने की वजह से मुफ्ते याद भी नहीं रहा कि क्या लिखा था। अभी अज़ीज़म नारायमा ने तुम्हारे दो पत्र ग्रौर विये। उनको पहुकर तुम्हारी हालत का अन्दाजा लगा लिया । हालत तो ईश्वर की कृपा से अच्छी है । मगर बिटिया सब ग्रगर पूछती हो तो ग्राभी उर्द में सफेदी ग्राई है, इसका कहीं ग्रोर-छोर नहीं। मैं समभता है कि जब से द्विया पैदा हुई उस वक्त से अगर कोई शख्स ब्रह्म-विद्या में बढ़ता चले ग्रीर दूनियां खत्म होने से कूछ पहले तक उसका छोर नहीं मिलेगा । मुफे ताज्जब है कि लोग अपने आपको पूर्ण कँसे समक्ष बैठते हैं। उर्द की सफेदी से मेरा मतलब यह है कि अब 'उसकी' अपार दया से ग्रसलियत का छीटा लगा है, और यही छीटा Develop करेगा । यह हालत उदासीनता के कमाल की है। उदासीनता के कमाल पर जो कैंफियत शुरू होती है बह ग्रब है। इसके इन्तहा के पहुँचने का इन्दार है। वह भी ईश्वर ने चाहा तो जल्दी पैदा होगी । पूजा करना तुम्हारे लिये लाज्मी नही चाहो करो चाहे न करो । मैं तो यही चाहता हुँ कि मेरी जिन्दगी में मेरे सामने कुछ लोग बन जाते (मगर ज्यादा तादाद इस तरफ हिम्मत नहीं करती ) तो इस बहार को मैं स्वयं देख लेता । मगर यह सब ईश्वर के हाथ में है, जो 'वह' चाहेगा वही होगा। अपना इसमें बस नहीं है। मैं चाहता हूँ कि श्रपनी जिन्दगी में जितनी तरकी कि मैं दे सकता है दे जाऊँ। इसके बाद फिर जो कोई भी हो उसके सुपूर्व कर जाऊँ। मगर मैंने तुमको इसका 🕐 मोहताजा नहीं रक्खा, हालाँकि जो मेरी जगह पर हो (कौन होगा कहा नहीं जा सकता) उसकी इज्जात सब पर वाजिब होगी । तुम्हारी मोहताजी यों खत्म

है कि मैं होउँ या न होऊँ तुम्हारी Stages Directly तय होती रहेगी क्यों कि मैंने अपना पीछा छुड़ाकर ईश्वर से बराहरास्त तुम्हारा सम्बन्ध कर दिया है। तुम्हारे काम में उसको मंजूर है तो कोई क्कावट नहीं। हमारे पूज्य चौबे जी को गायबाना तवज्जह दिया करो मगर खास तौर पर उनकी सफाई का लिहाजा रक्लो वह जरा सी देर में अपने आपको खराब कर लेते हैं और मुक्ते बहुत मेहनत करनी पड़ती है।

तुमने जो लिखा है कि हर समय एक ईश्वरोय धारा वहती रहती है यह बिल्कुल ठीक है ग्रीर यह इस बात का सबूत है कि तुम्हारा Direct सम्बन्ध ईश्वर से हो गया है।

> तुम्हारा **शु**भवितक रामचन्द्र

पत्र संख्या ६३

लखीमपुर ता० ३०-३-५०

परम पूज्य तथा अद्धेय श्री बाबू जी,

सादर प्रशाम।

कृपा पत्र प्रापका ग्राया समाचार मालूम हुए। 'ग्रापन' जो यह लिखा है कि उसकी ग्रपार दया से ग्रसलियत का एक छीटा लगा है। तो भाई मेरा भी यही हुढ़ विश्वास है कि जिस 'मालिक' ने इतनी कृपा की है वही इस छीटे को Develop भी करता चलेगा क्यों कि 'वह' खूब ग्रच्छी तरह जानता है कि मेरी वास्तविक कर्लाई क्या है। ग्रापने यह खूब लिखा है कि ''मैंने ग्रपना पीछा छूड़। लिया है' परन्तु मेरा तो यही कहना है कि:—

बाँह छुड़े। ये जात ही निवल जानि कै मोहि।'' हृदय ते जब जाहगे, मर्द बदौंगो तोहि।''

परन्तु नहीं मुक्ते केहना कुछ नहीं है, मुक्ते तो जो भी करना है सो करना है। ग्रपने 'मालिक' का धन्यवाद कहाँ तक दूँ। 'उसकी तो मुक्त पर सदैंव ग्रहेतुकी की कृपा रही है ग्रीर बराबर रहेगी। 'ग्रापने' जो यह लिखा है कि हिम्मत ऐसी ही रखना सो मैंने तो हिम्मत भी उसी महा हिम्मतवर को सींव

दी है या खुद उसी ने छीन ली है, जिसने मुक्त सी महा श्रधम को भी कृपा कर अपनी स्रोर खींचने का साहस किया है। स्राजकल मेरी स्राटिमक-दशा तो निराली ही चल रही है। मैं शायद यह लिख चुकी हूँ कि मेरी तेजी Working करते समय व वैसे भी खत्म ही हो चुकी है। यहाँ तक कि बार-बार कोशिश करने पर भी वह तेजी व जोश नहीं श्राता, केवल ख्याल से ही सब होता है। हालत बराबर एक सार ही रहती है। न उतार-चढ़ाव मालूम होता है, न जोश, न दीनता। यदि यह कहूं कि यह कोई हालत नहीं है तो भी उचित न होगा। पूज्य श्री बाबू जी सच तो यह है कि ऐसी दशा है कि कभी कभी तो मैं बहुत डर जाती है कि अब यह मेरी दशा है कि केवल ख्याल। मुक्ते तो अब अपनी कोई हालत ही नहीं लगती । हाँ यह कहा जा संकता है कि जिसने कभी कोई पूजः न की हो, बिल्कुल सादा हो, बस शायद ग्रब वैसी ही मैं हूँ धोर ग्रब कूछ यह हो गया है कि सब दुनियाँ के लोग मेरे लिये ऐसे हो गये हैं जैसे एक फकीर या एक छोटे बालक के लिये, जो बस अपने में मस्त है। दूनियाँ के लोंगों का शायद उसे एहसाम ही नहीं होता या यह समभ लीजिये कि सब तरक से एक बेपरवाह हालत है। इधर कुछ दिनों से अपने आप ही यह निकलता है कि 'मालिक' पूर्ण रूप से मुक्तमें लय है ग्रौर कुछ यह भी हो गया है कि बेशमीं बढ़ गई है। यदि कभी डाट पड़े तो यदि चाहूं तो उसका असर लुँ ग्रीर न चाहुँ तो वैसे ही बैठी रहूँ । इति ।।

> भावकी दीन होन, सर्व साधन विहीना पुत्री कस्तूरा

