

(Bi-monthly, Spiritual)

Registration No. R. N. 12620/66

Volume XIV



-SAHAJMARG

Phone:- 667

hri Ram Chandra Mission

Shahuahanpur U. P. (India)

Vol. XIV
All rights reserved
No. 4
Editors:
July 1971
Dr. C. A. Rajagopalachari
Vearly Subscription Rs. 6.00
Dr. S.P. Srivastava, M.A., Ph.D.
Single Copy Rs. 1.25

#### CONTENTS

|     | OO111                                 |                                    |             |
|-----|---------------------------------------|------------------------------------|-------------|
|     | English:—                             |                                    | Page        |
| 1   | Editorial Notes & Comments            |                                    | 85          |
| 2   | Master's Message to Abhyasis          | on 23-5 67 at Vijayavada           | 89          |
| 3   | Speech                                | By Shri Raghavendra Rac            | , 91        |
| 4   | The Journey Begins (Poem)             | Sri Ravi Varma, Tananariy          | e 97        |
| 5   | Speech                                | By Shri N. Kumaraswamy             | 99          |
| 6   | Sahaj Marg: an answer to              | By Ramiah Meda of                  |             |
|     | a craving soul                        | Hyderabad                          | 103         |
| 7   | Extol Sat-Guru as above God           | . By Sti S. Narayanaswamy          | 107         |
| 8   | Master's letter to an Abhyasi         |                                    | 109         |
| 9   | A Welcome to all Abbyasis pa          | assing through Delhi               | 113         |
|     | हिन्दी: —                             |                                    |             |
| १•  | ग्रपना घर                             | श्री रामचन्द्र जी, ऋध्यक्ष         | <b>5</b> X  |
| ११  | समर्पंग                               | श्री केशव मोघे, सावेर-इन्दौर       | 50          |
| १२  | श्रटल विश्वास                         | श्री जगदीशप्रसाद गुप्त, सीतापुर    | १३          |
| १३  | मालिक की याद [कविता]                  | श्री कृष्ण मुरारी सक्सेना ''साज'   | ' દપ        |
| १४  | हमारेजीवन का उद्देश्य तथा उसकी पूर्ति | त-श्री ग्रवधेश, चांगलाँग, ग्रासाम  | ७३          |
| १५  | स्वागत गीत [कविता]                    | श्री वासुदेव सिंह, ग्रमेठी, बहराइच | १०१         |
| १६  | दिल्ली से गुजरने वाले श्री रामचन्द्र  |                                    |             |
|     | मिशन के समस्त अभ्यासियों के लिये      |                                    |             |
|     | सुविघा की सूचना                       | श्री वी० जोशी                      | १०३         |
| १७  | परमारिमक ग्राह्मान                    | थी तुलाराम, फतेहगढ़                | १०५         |
| १८  | ग्रनत यात्रा                          |                                    | 308         |
| 3 8 | तुम ग्रौर मैं (कविता)                 | श्री शिवशंकर लाख गुप्त             | <b>११</b> ३ |
| २०  | List of our Publications              |                                    |             |

Views and opinions expressed in articles published in this journal are not necessarily views or opinions of the Mission.

Vol. XIV No. 4 July 1971.

### **Editorial Notes and Comments**

We offer our humble SELF at the Holy Feet of our Great Master, for this opportunity to greet our Readers again through these columns, and pray for His Blessings for all of them.

South India has indeed been very fortunate in that Master graced the region with a sudden visit from 24 May to 11 June. His tour headquarters were at Madras, but he visited Madurai, Virudhunagar and Nellore centres and bestowed His Grace on the assembled abhyasis who included not only locals but also abhyasis from other near and distant centres in whom the craving for proximity with Master was too peremptory to brook delay and waits. Master was pleased to confer Provisional Training Permission on M/s. C. S. Ramakrishnan of Madras and G. S. Moni of Madurai. From Madras, Master proceeded to Raichur where He graced the occasion of the wedding of the daughter of Shri Jahagirdar, our Mission's Preceptor at Channapatna. Hyderabad was the next fortunate Centre to receive the Grace of Master. It is learnt that the number of abhyasis that laid themselves at the Feet of Master was unprecedently large and set new records both at Raichur and at Hyderabad. This trend is especially welcome because of the greater and ever increasing acceleration of the pace of advance of materialism and grossness in the world.

The advent of Master to Madras was the occasion for two significant visits of persons interested in the Mission, from overseas. Prof. Dr. Hans Bender, who is Professor of Para-psychology at the University of Freiburg (West Germany), met Master on

4th June and had a useful talk with Master. He was deeply impressed with the invaluable work that Master is doing and by the inspiring personality of Master. He extended an unqualified invitation to your Editor to address his Institute at Freiburg during his ensuing trip abroad.

The other person is Mr. Alexandre Rakotondrainibe, Economic Adviser to the Government of Malagassy (Madagascar) at its capital Tananarive. He is a member of the Mission having received introduction to Sahaj Marg through Transmission across the seas given from Madras and benefitted thereby, in the same way as adopted in respect of the Greek abhyasis living in Cairo (U.A.R.). Mr Rakotondrainibe arrived on 6 June and spent a very considerable part of each day literally at Master's Feet till Master's departure on 11th for Raichur. He turned down the proposal to visit Mahabalipuram which is a MUST for most overseas visitors. Mr. Rakotondrainibe's devotion to Master was a veritable object lesson to abhyasis who had the good fortune to witness it, and made a deep impression on Master, It is noteworthy that he left Madras and went off direct home without bothering to do any sightseeing at any place in Irdia despite the fact that this was his first visit to India. In this single-mindedness, he emulated Mrs. Birthe Haugaard, our Lady-Preceptor of Copenhagen, about whose visit to Master in April, we had referred in these columns in our May issue.

Readers will be happy to know that many of our overseas adherents are giving evidence of great devotion to and Faith in Master which has created a considerable satisfaction in Master's mind. In fact, a few of the numerous letters from them set Master wondering why very few Indian abhyasis reveal such traits. This Editor ventures to think that the reason is that we have got into the habit of thinking too much of ourselves as the descendents of Rishis and great savants and of expecting spiritual welfare and progress as our birth right, thus leading ourselves into the path of degeneracy away from the Divine. But the non-Indians have trodden the path of Materialism too long and having got satiated, have now turned their faces towards the Divine and so have carned True Grace.

We have so far received only one set of answers for Catechism Questions series 3 published in the March issue. Also, the number of articles for the Journal received by us in the last 2 months can be counted on the fingers of one hand. The question "Why such apathy?" cannot be avoided. Readers are certainly aware of Master's saying, "Work done for the Mission is accepted as work done for the Master, the Divine". We do not like to expatiate further but content ourselves with reiterating the appeal for greater interest in the work of the Mission in the form of (i) answers to Catechism questions and (ii) well written articles for the 'Sahaj Marg' Journal.

With prayers for Master's Blessings for you all,

MADRAS
15 June' 71

Your EDITOR

## Master's Message to Abhyasis

On 25-5-1967 at Vijayavada.

Our ancestors had sought their ways of realisation in the forests, away from the life of action, forsaking all the ties of worldly connections with their fellow beings and others. We under the Sahaj Marg system try to create such an atmosphere around us in our homes so that they serve the purpose of forests. What we do is to attach ourselves more and more to God, and the result is that non-attachment follows automatically as a corollary. We thus come to the state of Vairagya in a natural way without any effort on our part.

There should be a goal before us, and we should try to attain it in the most natural way. There are many methods of realisation, and each one claims its efficacy. But it is our duty, before entering into any system, to consider which is the best system, and it depends upon one's own judgement and the grace of God to got a real method to solve the mystery of one's life.

It is an admitted fact that thought force of man is nearer to God.

Our present degenerated state is the reaction of thoughts, and by the help of thoughts alone will we be able to evolve ourselves, so if it is utilized in Divine pursuit it will ultimately bring us nearer to our goal. When the goal is before you, this means that you are getting the air of purity, which brings freshness to you and prepares you for further progress. Oace the initial step is taken, the other steps follow automatically, if the man is restless for achievement of the goal. There must be one and only

one goal so that one may not form different channels for the different goals. Lord Krishna has emphasised that one should do action, but should not thank of the result. Why did he advise Mishkam Karma? The reason is that if you think of the result you will jump into it, and the force which is to urge one to action towards the objective will be divided, and thus one will be making channels like the different canals in a river exhausting the force of the river. So there should be an all out attempt to gain one and only one object, and one must not think of the result. Because otherwise you will distribute your force in different channels and the force will be reduced greatly.

God is the subtlest being. Somehow if we become as subtle as He is, it means union. In the Sahaj Marg System we try to grow subtle from the very beginning, and the teacher also tries for that. We only think of duty worship, which may bring us to a subtler state. We also, as I have said eisewhere, check artificial vibrations which are formed, and try to have Divine vibrations. In this system our whole attention is directed towards subtleness, and hence we discard according to Yoga those things which add grossness to the system. Thus the thing goes on and the time comes when grossness bids farewell and subtleness also loses its charm. What comes after it, is nothing short of what we want and which we are seeking. I earnestly pray that all of you may attain that conditionless condition.

#### 

### SPEECH

By Shri Raghavendra Rao, Preceptor, Raichur, at the Yogashram, Hyderabad on June 14, 1971, on the occasion of the visit of His Holiness Shri Ram Chandra ji.

Dear brothers.

I have come from Raichur. Like me many have come from various places to see Master. Master has attracted us and we came here. Have we come here just to see the Master or to have something more? What is the purpose? What is the idea? These things we have to think. I am addressing all of youabhyasis. We have taken up the practice of meditation. Here our thinking must function. We must think. If you want to stop thinking, if you are afraid of it, if you cannot manage it, it is not for you. Meditation is not for you. If you do not want to think, there are many so called other systems, many so called gurus, many so called yogic methods where you can conveniently forgo your faculty of thinking and go to sleep. There is confusion between duliness and peace. Here we have to use our thinking faculty. You have to use your wisdom. Meditation helps in developing that. When that is developed then naturally our other behaviour has to change or follow. This is necessary.

Meditation or Puja or Abhyas is not a matter of formality to be done for an hour and to be forgotten. It is not like that. You eatch the spirit of it. The practice of Sahaj Marg-why are you doing this? To mould your life completely to realise God, to have firm determination to have that Ultimate Goal, to realise That in this life only. If you want to have That, continue the practice and if you continue the practice under the

instructions of the Preceptor, then follow the instructions of the Preceptor implicitly and mould your life, mould your behaviour, your ways of speaking accordingly.

I have come across many of the abhyasis whenever I visit Hyderabad, who ask me about their progress, about their condition, about their level or whatever it is; not only Hyderadad abhyasis, but all other abhyasis. They are naturally anxious and inquisitive to know about it. It is a very good thing, You develop that and try to find out yourself. Try to find out how far you have changed, how far your habits have changed, how far your behaviour has changed, how far you have been helpful to others. This way of thinking is absolutely necessary. Then only you will be able to not only help yourself, but also to influence the community and humanity in general in the right direction. Otherwise, if you still maintain the old conceptions, given by the so called gurus and swamis and religions, if you have got all that, that bondage, that luggage, with that you add grossness on your heart and impede your progress.

You must be prepared to give up idolatory. Idolatory is developed by mechanical ways of thinking. You have to get rid of it and use your wisdom and try to find out what for and why you are doing it. If you do mechanically you have not used your faculty of thinking. To give silly examples, ( if I shall tell you that, how awkward and silly it becomes ), the habit of doing service: We love the Master and want to be of service to him. All of us want to be of service to him at the same time. Imagine the implications. The other day it so happened. Master was travelling from Madras to Raichur in the Express train and the train touched the platform. And our abhyasis started to run

along with the train, saw the Master in the bogie and rushed into the compartment and did not allow him to move. With great difficulty he could come out of the compartment. And the abhyasis took away the luggage and they all ran away. Well. Imagine in this crowd what had happened. Of course every one has acted with affection and to be of service. Instead, what is the result? Well, Master had to stand for some while and had to ask 'where is my luggage and where are the saman' and all that. So instead of being helpful we become positively inconvenient and unhelpful and it is also a question of waste of time. Master had to stay for fifteen minutes waiting for the articles to be again checked. It is a small thing. So we can just understand the affection and love of the abhyasis. But if it is done in an orderly way, it will be helpful.

I am thanking the Hyderabad abhyasis to have called us. What is our duty, the duty of those who have come from outside? This is not a sanyasi's ashram where you can go any time without notice and go on becoming like them putting ashes on your bodies. Here we are all earning members, grihasthas. We should have that sense of responsibility. We must inform the organisers well in time that we are coming so that they can arrange for the food etc. Suddenly twenty people coming at dead of night and put them to inconvenience by demanding food etc. We have come here. We want meals. Of course they have invited; it is good of them. But we should not become a burden like that. Like that there are many things where we have to use our brain, or wisdom. If we are unable to use our brains, what is the meaning in doing this puja and putting up a show, saying that I have been an abhyasi, I am senior by five years, I have been practising for ten years." Progress is not measured by years of practice. When Master comes we will be inconveniencing him not allowing him to move. Think about it. Not that you are doing it wilfully. You are carried away by mass psychology. One fellow starts to touch the feet: all others follow him. Touching the feet is alright. I have no quarrel with it. But to make it a mechanical habit without using our intellect, without using our wisdom and becoming positively a nuisance; it is a nuisance. So what I mean to say is: If we are practising one thing, we must develop our wisdom. It must illumine our intellect. If these two things are not developing, think that there is something wrong; the meditation is not right. You are not doing meditation according to Sahaj Marg.

Go to the Preceptor individually, privately, tell him your difficulties, tell him your troubles. He will be able to help. We have to get rid of all grossness, primitive thoughts accummulated by us by listening to lectures of the so called gurus. The gurus say 'you have to fall on my feet; then only you will be getting a ticket to heaven'. This is foolishness. Wash out the impressions of that thinking! That is absolutely necessary. Until you have washed out all these things, until and unless you have purified all that grossness and complexities, you cannot hope for better results. Higher approaches can be given in a second, we have got such a powerful Master, just for the asking. But how about this purification? Are we fit for it? Have we made ourselves deserving for that? Have we surrendered to Him absolutely? Are we prepared to take his instructions implicitly and follow everything? Are you prepared to leave off our old mechanical ways of thinking?

Well Sir, Sahaj Marg is not for cowards. It is for the lion-hearted people. A big revolution is coming up in the history of

spirituality. An entirely new and revolutionary method is being given to you. Prepare for that! If you want to retain all this crossness, it is not for you.

Dear brothers! In order to progress very rapidly in the field of spirituality, we have to determine once for all. We have to opt for it once for all; throw off all your preconceived notions and all the sluggishness which you have got inside, the various values which you have developed by constant hypnotic suggestions of the gurus. De-hypnotise yourself. We should wish to have only the Ultimate. Our idea should be on the Ultimate. Have the Goal before you. Have the goal. And all our desires are obstructing the goal. That is an axiom. All the desires are hindering our progress. And only the Master, He is the only help. He is the only help to take us to the Ultimate, Daily we have to repeat this prayer; - "Thou art the only God and Power to bring me upto That stage." We cannot progress even one step without his help. We should wish for it. We should dedicate ourselves to it completely and fully without any reservation. And our response should be to do whatever we can do to get rid of our own making. We must try all our best; we must reduce the labour of the Master. It will be too laborious to go on telling you so many things, silly things, which you can decide for yourselfwhether I should put on coat or shirt or trousers or dhoti. Well he is not here to guide you in those things. You have to decide for yourself and see that it is not inconvenient to others. it is helpful to you. That is why, 'develop wisdom,' Your wisdom has to help you if you are practising properly. These are the two things needed. The method should be proper. You have to follow it properly.

Sahaj Marg is the best method and it has been tested and

understood by all the abhywis. They have understood that this is the best thing for them.

See dear brothers! The abhyrsis, I am addressing specially the abhyasis. They have been practising it for a long time. In order to have this rapid progress. What does this 'rapid progress' mean? How far we have progressed? - You have to think. You have to think and think properly and get it checked by expressing it before the preceptor. And your thinking must reflect in your behaviour. If the behaviour is not correct, if it is not corrected, and if it is not rectified, then, there is so nething wrong in our practice of meditation. The desires must fade out, must become less and less. We must go to the Goal, we must ascend to the Goal; we must go nearer and nearer to the Goal. Keep the Goal in your view and remove the obstacles from inside the heart. Remove the obstructions to develop the spirit of total surrender to the Preceptor, to the Great Preceptor, you develop your complete surrender and this alone can help you to reach the higher levels in the spirituality. With these few words, I close my speech.

We offer humble prayers

THE STREET STREET

THE PARTY OF THE P

to the

MASTER

### ESSAR ENTERPRISES

24/27, Mookkar Nallamuthu Street,

## The Iourney Begins

Sri Ravi Varma, Tananarive, (Madagascar)

Never was I sure what I wanted,

By fears vague was often haunted,

Tossed about by blind evolution,

Unresolved to seek solution.

Is Life just to eat and drink,

And go on living on ruin's brink?

Is Life merely dull repetition,

And homicidal competition?

Ancients speak of deeds so beautiful,
Of practical means ever plentiful;
But where does one look for a worthy GUIDE,
In whom trust can for ever abide?

Silly did these thoughts appear,

Still they would not disappear;

Did they come as reminders gentle,

To set the fire again a-kindle?

Roads I have seen a many

Scarcely could I choose any;

Neither clear on destination,

Nor even sure of inclination.

A gentle push from somewhere comes;
Subtle direction it slowly becomes;
Everything doth appear lighter;
Thinking clearer, outlook brighter,

Hope and Faith do flow in gently;
A friendly Voice doth speak silently,
"Go ahead with Faith, Devotion;
On, ever on, to Distination.

"Resistance shall fall quite low,
And current Divine shall freely flow;
Vile accumulations swept asian
Leave nothing ignoble for to hide

"Overlordship no more of money,

All around a rare harmony,

Ever engaged in acts beneficial,

No room at all for things artificial."

The soundless Voice doth counsel patience,

Says, "All's futile in its absence"

Also about Great Guide's Grace

So much needed for Progress's page.

Once held fast in Guide's safe hands,

There'll be welcome in all lands;

Good-bye now to strain and worry,

And to things which make one sorry!

Destination is no obsession;

It's Almighty's fair concession;

The Journey itself is helf the Goal

For the traveller, the wakened Soul.

### SPEECH

By Shri N. Kumaraswamy, Preceptor, Hyderabad, on June 14, 1971 at the Yogashram, on the occasion of the visit of Shri Ram Chandra ji.

This is a unique occasion for the last two years. Though our Master happened to come a year and half back, we could not have the facility of his continued presence amidst us. And we have been anxiously waiting. Why this waiting? Why this watching? Why are so many of us here? It is not because Master is going to deliver a wonderful speech. It is not because Master is going to give anything substantial. But it is because of the deep love that he bears for us. It is common knowledge that if a man loves or likes another man, the response is by way of love. Hatred begets hatred and love begets love. Every one knows that every action has got its reaction. And here what is the action? It is the love that Master has got for us including many who have not such a thing as love, who have fallen to substandard levels of humanity, and who have forgotten, or probably are in the process of forgetting human nature itself.

Now due to this type of mental degradation, the entire humanity is in a state of restlessness and there is a search for something that everybody calls 'peace of mind. Everywhere this search is going on and as the civilization is increasing this is also intensifying. In several ways, it is taking a wrong course leading people to getting havoc and various other bad habits because of this state of tension that is there in every mind specially in the most advanced countries. People are resorting to a sort of medical treatment that we commonly hear as the L.S.D.

or sleeping pills to get a good night sleep. That is the condition into which we are being reduced. And it is due to that, whenever a Mahatma comes people run to him seeking for peace of mind, for a state of restfulness for their lives. This is going on everywhere and it is because of that, that there is a good response whenever a person who styles himself as a saint, or as a Mahatma, a large number of people, especially, when he has got some capacity for doing miracles, a large number of people surround him and they forget the fact that peace of mind is something that has got a deeper value than running to medicine and that most people do not know. When a man is suffering from headache he must take some remedy because he wants to remove the pain. Removal of pain alone is the criterion for such things.

But peace of mind is not something like taking a medicine. a pain-remover. It has got a deeper foundation. So our great Rishis have taught us that the peace of mind is only on the way to God and that will be there for those who seek God. But now we do not want God. We do not want anything else. We want only peace of mind. That is the state of affairs now. And how any Mahatma can help us? Unless we start doing something which will lead us to God Realisation, we cannot have that peace of mind. I do not mean a temporary satisfaction that one gets, by having a success or by getting some profit or benefit in life when that is a source of statisfaction. Peace of mind is not something which is transitory, which is temporary. It must be something eternal, something everlasting and something that will not change, and will not alter at any time under any circumstances. That kind of peace of mind that people should seek. Otherwise today if some kind of peace of mind comes and it goes off when there is a shock, when one faces some difficulty, that is not

peace of mind at all. And often it is merely a satisfaction. But when they have forgotten a foundation that they have only for developing that it is peace and when people come forward saying 'I am a son of God, I am an Avatar, I am Messiah, I am the Messenger, etc., you may get some kind of satisfaction. And the man mistakes that to be peace of mind; and when there is a shock in life, the entire peace of mind disappears.

So unless there is a proper foundation we cannot build up an edifice that will last for ever. And these people who promise to give peace of mind have got their own methods and they simply baffle the understanding of people by some mystic language or by some mystic practices which can not be described, which cannot be explained and which cannot also be understood. By these methods they attract people and they will have a large number of followers. And some people go on believing. But though not now, it will come off later on. A life-time may go on. And that peace of mind will not come.

The method chosen by them is not the right method in the sense that the method chosen here and by our Revered Master is not at all tough. He simply attracts people. How? He does not show miracles and He does not tempt people with charms. He is an embodiment of Love. He Loves. That's all. There is no other action on his part. He simply loves and the reaction is inevitable. There may be certain people who are stonny in their nature, who may not quickly respond. But there are many people who have responded. They cannot help loving him again. A bondage develops by this action of the Master and his action is naturally by the Love. He loves so intensely; and it is a Divine Love. It is not a love that comes when material benefits are got.

(102)

Therefore, with that powerful weapon of love, he draws the attention of every person and whether he comes for spiritual benefit or not, he cannot but yield to that attraction of love.

It is that Love that has bound so many of us waiting for a year. Even when they came to know that he is coming here, people are coming and asking as to when he is coming. And this shows the anxiety. What is that anxiety based upon? It is a reaction for the Love that He has developed. And we cannot help loving Him in return. And it is his Love that has got bound himself, that has made us wait, that has made us keep here with so many discomforts. You have been living with all comforts in your own homes, but here in one common hall so many of you men and women - have been waiting. Why? What is the Power that has kept you so patiently, and that has lifted you above all discomforts? It is only that simple Something, a thing that no one can simply explain. It works so imperceptibly and it works from the very Centre of our being and it has bound us all. So this is the method that he has chosen to serve the people, lift them and make them enlightened people and he has given his message of assurance that one can get the results very very quickly and it has been proved. And almost every one of us who has come into contact with him from years to a few days, have got our own experiences and that is the bondage that he has created, a bondage that will help us to break all the bondages with every thing else.

\$6000

# Sahaj Marg: an answer to a craving soul

By Ramiah Meda-Hyderabad

Reproduced from The Deccan Chronicle of June 13, 1971

When late Dr. K. C. Varadachary, the first 'Vivekananda Professor of Comparative Religion Ethics and Philosophy' in the University of Madras, met Revered Babuji (Shri Ram Chandraji Maharaj, Founder President of Shri Ram Chandra Mission, Shahjahanpur, Uttar Pradesh) in 1956 for the first time, he asked Him a straight-forward question. "You claim too much that you can put me in direct touch with God. How can you do this? Can you explain this process by which you make such big claim?

Revered Babuji's response was typical of his simplicity and frankness. "I cannot talk. I am not a learned man like you, but sit before me; we start at the point of the heart and I put you into direct touch with God."

#### Natural way

This transformation of Dr. Varadachary is not a solitary instance of its kind. Every abhyasi, as he enters Shri Ram Chandra Mission, invariably comes to a similar state of disillusionment and scintillating experience sooner or later, depending on his craving for the Ultimate.

Then what is Sahaj Marg?

Sahaj Marg is a new system of Sadhana which, as the name indicates, is the Natural Path of Realisation. In other words, it is a spiritual evolution by means of which a man becomes Divine. There is no imposition of any doctrine or dogma.

For those who seek the Ultimate and for those who wish to get rid of the tension and for those willing for the real spiritual experience, the Sahaj Marg provides the answer.

This system of Sahaj Marg was discovered or rather rediscovered by Samarth Guru Mahatma Shri Ram Chandraji of Fatehgrah (Uttar Pradesh) and after perfecting it, he handed it over to his worthiest disciple, successor and representative, Shri Ram Chandraji Maharaj of Shahjahanpur (Uttar Pradesh) who is the Founder President of Shri Ram Chandra Mission.

This is a technic of wakening in each individual the spiritual force that is latent in him by Revered Master, by switching on the flow of the Highest Consciousness into the heart of every individual, by a special and novel process of transmission—Pranahuti— with the least amount of sophistication and the least amount of knowledge on the part of the individual.

This is done simply, by merely sitting before Revered Master or his Preceptors. Distance or time or condition does not seem to impose any limits on his capacity for transmission.

Once this transmission takes place, the mind within the

individual opens up towards the new frontier. Calmness settles on it. Harmony develops.

It is not that one will see God face to face as some might say. There are no visions offered, and there is no need for visions in this Marg. Experience is not vision.

Vision is only one type of experience. Experience is much deeper in the heart and a peculiar kind of activity of harmonised existence develops in the individual.

The Supreme Consciousness is offered into the aspirant and we call this the Supreme Thought, the Supreme Mind, and when this is introduced, Yoga starts, which is said to culminate, in Union.

We are expected to train ourselves as house-holders, not as renouncers. The transformation of man, the harmonisation and the birth of an integrated individual is what one witnesses as a result of the progress in this system.

And in return for all this, what is it that is expected of the Abhyasi? It is the constancy of rememberance of the Goal and constancy of the rememberance of God.

#### Missions abroad

Shri Ram Chandraji has been propagating the Yoga of Sahaj Marg for over a quarter of a century, through a number of centres of the Mission within country and abroad, too.

France, Italy, West Germany, United Kingdom and Denmark are some of other countries where the centres of the Mission are functioning. He has prepared a number of preceptors for the various centres, and conveniently transmits to the abhyasis through them.

(106)

It is interesting to note that all the preceptors of the continental countries belong to their respective countries. In the case of preceptors of Denmark and West Germany, revered Babuji had not even seen them physically but by virtue of His power of transmission made them preceptors in absentia.

These preceptors are happy to convey that a number of abhyasis after joining the Mission are transformed persons. The system has a marvellous impact on the abhyasi.

The acceptance of God in every thing he does, becomes so natural because the consciousness that has been introduced into him by transmission begins to work naturally in his very being, for, it is introduced into the Heart.

So one will see that this methodology which has been given to us is firstly, simple; secondly, natural; thirdly, transforming and finally, Divine.

Revered Babuji's utterances reflect the efficacy of the system:

- 1. Spirituality begins where religion ends:
- 2. God is simple and can be attained by simple means:
- 3. Attainment of Liberation and even God Realisation are possible during this birth itself.

This is a rare opportunity and a boon for all spiritual aspirants. Some of the outstanding experiences of advanced abhyasis have been reflected above. May the sincere aspirants be benefited by revered Masters's Grace on their onward march to the Ultimate.

#### Om Tat Sat.

### Extol Sat-Guru as above God.

Sii S. Narayanaswamy, Madras.

The Granth Sahib says that one is blessed with a human body after passing through eight million four hundred thousand species of life. When the soul enters the human body after completing this cycle, it is nearest to God, because in this human body there is not only the path that leads to the kingdom of God, but also the very seat of God. That is why man is at the top of all creation. The most amazing thing is that although God and the soul both have been residing in the same body, yet they have never met at all; for, instead of searching for God within, man has been attempting to locate Him in forests, mountains, rivers, places of pilgrimage, temples, mosques, churches and the like. Sri Ram Chandraji Maharaj in one of his usual shock giving replies to his satsanghis recently made a great revelation, saying "no doubt God is within you, but nobody is within Him."

If a man is so fortunate as to seek refuge in a Satguru, who knows the inner secrets, the Guru will show the way and lead him to find God within himself by connecting the soul to the Creator by the omnipotent power of Transmission and awaken his (man's) state of being. This is the real initiation which is spoken of very high in all scriptures of all religions. This is the real science of the soul which great Masters impart to their disciples.

All such scriptures of great saints lay a very great stress on the vital importance of a Sat-Guru by saying: "Even if we incur the displeasure of God Satguru will reconcile us to Him. But, if Satguru is displeased with us, who is there to reconcile us to Him?"

Therefore, extol Sat-Guru as above God in as much as the Sat-Guru has not only set us free from the wheel of transmigration, but also revealed God to us and made us to live within Him.

Ameen:



At the Holy Feet of the Master

## The Utility Enterprises

( Paper Converters, Stationers, Printers & Publishers )

20, Baker Street,

MADRAS-1

Phone : CARE 27920

THE PROPERTY OF THE PARTY OF TH



## Master's letter to an Abhyasi

No. C/504/SRCM

Dated August 27, 1971

My dear.....

Received your letter. I was taken by surprise to have such a writing from a man whom I wanted to be the future hopes of the Mission. I believe you remember our talks at Delhi.

The boys should have spirit like a tiger but should work like a cow. I do not know the cause of all these things depicted in your letter. If I say it is due to the past impressions, then the answer comes 'the Intention wins over the Samskars.' If I say it is due to the weakness on your part, then the thought flashes to remind me of my weakness that I could not play my part well to remove this. Now, please conclude who is at fault—I or yourself. As an etiquette you will surely say that it is your weakness. If you are sure you will give the same reply, then it is you alone who can be helpful to remove this trifling thing. You can also ask me how to remove it. For this there is a simple thing that you may become His or make Him as your own. When a man is really attached to the Highest Being, the thistles and thorns in his Path will be burnt by the fire of devotion.

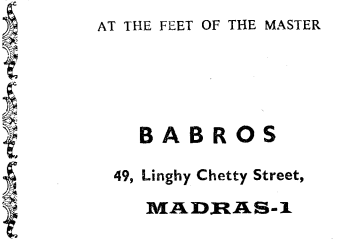
Now, please tell me what I should do and also what you should do for yourself. Here, there is no question of begging but of having. I could not explain it to myself how the Abhyasis get time to think otherwise. Would you please explain it to help solve this problem of mine?

The teaching of Sahaj Marg is very sublime and its

height itself does not permit to look at its zenith. As the simplicity of Nature has become the veil itself, so the height or the highest evolution becomes the veil for understanding the real worth of Sahaj Marg. As we grow, we understand it better. As we do we get it more and more.

I close this letter with prayer for your higher evolution. Yours affectionately, Sd. Ram Chandra

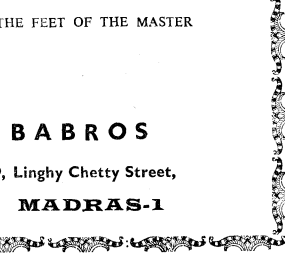




### BABROS

49, Linghy Chetty Street,

MADRAS-1



### A WELCOME to all Abhyasis passing through Delhi.

Our abhyasi,

Sri V.G. Joshi, living at N. I. I. Multistoreyed Buildings, Ramakrishnapuram, New Delhi-22. Telephone No. 78371 at residence and No. 387508 in his office

offers accommodation at his residence for members of the Shri Ram Chandra Mission passing through Delhi. Those desire to avail of this offer will kindly advise him in advance by post or at least by Telephone on arrival in Delhi. Sri Joshi regrets inability to offer boarding facilities. Guests should make their own arrangements for their food and other nourishment. Distance from New Delhi Rail Station is 7 miles and from Delhi Junction is about 10 miles. Approximate taxi-fares are Rs. 7/- and Rs. 10/- respectively and Scooter fares about Rs. 5/- and Rs. 7/-

#### 1. From New Delhi Station

Routes Nos. 9, 14 and 45 from Connaught Place to Moti Baug or to R. K. Puram.

#### 2. From Delhi Junction:

Bus Routes are:-

Routes 19, 46 and 17B from Red Fort or from Fountain to R. K. Puram.

May Master's Blessings be with brother Joshi for his gratuitous offer of assistance. 

### अपना घर

( श्री राम चन्द्र जी, ग्रध्यक्ष श्री रामचन्द्र मिशन )

पत्र तो ग्रापका एक मुद्दत से नहीं ग्राया, छुट्टियों में मुताकात ग्रवश्य हो गई थी। उस समय ग्रक्सर कभी मैं ग्रपते ग्राप को देखता था, ग्रीर कभी ग्राँग्रजीज़ (प्रियवर) को। ग्रीर यह तौला नापी यहां तक रही कि मैं ग्राँग्रजीज़ से कुछ कहन सका। तराज़ में जब बाँट रक्या जाता है, तब उसके बजन का पता चलता है, ग्रीर बाँट सर-ब-मुहर (प्रमाणित Standard) माना जाता है, यानी उसमें ईश्वर-नामी मुहर लगी हो, तो सच्चा बाँट है। तो भाई यह मुहर उस चीज में क्यों नहीं लगाते, कि तुम्हारी तौलना होती चले, ग्रीर ग्रम्यास हैं; ग्रीर मुहर, सिखाने वाले का ख्याल। जब यह तीनों चीजें ठीक हों, तब कबीर का कथन यथार्थ होता है:

"कद् बूड़े सिल उतराय, श्रोलाती का पानी बड़ेरी जाय।"

पहलवान कसरत करता है। उसका शरीर स्वस्थ और ताक तबर बनता है। किन्तु एक मजदूर या लक इहारा दिन भर मशक्क त करता है, पर उसका शरीर पहलवान का जैसा नहीं हो जाता, और न उतनी ताक त पैदा हो जाती है। बात क्या है ? पहलवान का खयाल ताक त और तन्दुस्ती प्राप्त करने का है और मजदूर या लक इहारे का खयाल केवल चार पैसे मिलने का ! अतः पहलवान को ताक त मिलती है और मजदूर को चार पैसे !! अम्यास इस तरीके से हो कि लक्ष्य सामने रहे, और फिर उसके लिये मेहनत । मेहनत ग्रगर बेगार समक्त कर की जावे तो फिर उससे कोई लाभ नहीं होता। इसमें दिल और जजवा (हार्दिक लगन का जोश) पैदा होना आवश्यक है। मैं इसके बारे में पहले भी लिख चुका हूँ । गहरा घ्यान ( Deep medication ) के भी अर्थ यही हैं कि पूरी तरह से लगाव पैदा करके हमःतन ( सम्पूर्णतः ) घ्यान करते हुए लक्ष्य की ओर निगाह रहना चाहिए। यह आवश्यक नहीं है कि घ्यान करते समय आप लक्ष्य की याद बार-बार करें, किन्तु लक्ष्य प्राप्त करने के लिए तबियत में जोर व शौक और तड़प पैदा होना चाहिए। अगर यह आप नहीं कर रहे हैं, तो मजदूरी भी नहीं,

बिलक बेगार है। मकान बनाया और टेढ़ी बेड़ी ईंट लगी तो फायदा क्या हुया ? और यहाँ तो भाई अपना घर बनाना है। इसके बनाने की तरकीब यह है कि यह घर बिगाड़ो और वह घर बनाओ। यह घर बिगाड़ने से मेरा मतलब यह है कि इस घर को अपना न समभो, बिलक उसको अपना समभो जहां मुद्तों रहना है। इस घर में ज्यादा से ज्यादा आप सौ वर्ष रह गए और उस घर में समय का अन्दाजा नहीं। अतः बही ऐसा घर है जहाँ हमें अपने क्याम (निवास) की हमेशगी (शास्वतता) समभ में आती है।

श्रच्छा मान लीजिए श्राप इस घर को ( शरीर को ) श्रपना समफ लें तो भला कब तक समफते रहेंगे ! इसका भी श्रन्त होना ही है। इसके बाद फिर कोई दूसरा घर ऐता ही मिलेगा जिसके बनामे श्रौर सँवारने का श्राप को ख्याल रहा है। श्रौर यह साइकिल चलती ही जायगी। श्रब श्राप बताइये कि इस घर को जो बराबर बदल रहा है श्राप श्रपना कह सकेंगे ? तो श्राप इसे श्रपना यों नहीं कह सकते कि इसका श्रापकों किराया श्रदा करना पड़ता है श्रौर लेसपोत करनी पड़ती है श्रर्थात् शरीर के साथ ऐसे सम्बन्ध पैदा हो जाते हैं जिसमें समय श्रौर शिक्त का व्यय होता रहता है। तो वाक ई घर बनाये किन्तु श्रापक न हुए। तो भाई बड़ी गल्ती है कि श्राप उस घर के बनाने की तरफ ध्यान न दें जिसमें न कोई खबरगीरी ( चौकीदारी ) है श्रौर न उसकी वजह से दूसरों से सम्बद्धता। श्रापको इसका ध्यान रखना चाहिए श्रौर मेरे वास्तविक श्रर्थ को समफना चाहिए।

यह खत सबके लिए हैं। मुक्ते वाह वाह और तारीफ के नारों (Slogans) की आवश्यकता नहीं बहिक मतलब से मतलब है।

-एक अभ्यासी को लिखे गए पत्र से उद्धृत

## समर्पण

(श्री केशव मोधे, सावेर-इन्दौर)

"समाधि सिद्धिरी इवर प्रिशाघानात" (पातंजल योग-सूत्र-साधन-पाद), श्रयीत् ईश्वर में समस्त श्रपेशा करने से समाधि लाभ होता है।

समाधि, ग्रौर उसके परिएाम स्वरूप मुक्ति, का लाभ होने के लिये समर्पए ग्रह्मत्त ग्रावश्यक है। वह मुक्ति पथ पर एक महत्वपूर्ण टप्पा है।

समर्पण दो प्रकार से होता है:- शारीरिक तथा मानसिक। सभी संप्रदायों तथा जातियों में एक दूसरे को ग्रभिवादन करने की प्रथा है। तरीके ग्रकण ग्रलग हैं, फिर भी ग्रभिवादन करने के पीछे एक ही भावना प्रयुक्त होती है।

जब श्रायु में या सामाजिक तथा श्राधिक स्तर में उच्च व्यक्तियों को श्रमिवादन किया जाता है, तब उसमें मानसिक कम, शारीरिक समर्पण की किया ही ज्यादा होती है। श्रीर उसका कारण भी स्पष्ट है। ऐसे व्यक्तिश्रों से, यदि कुछ हो सकता हो तो, भौतिक लाभ की ही श्रमिलाषा हो सकती है। ऐसे श्रमिवादनों में हाथ जोड़ना, सजाम, मुजरा तथा सेल्यूट करना, हाथ मिलाना इत्यादि प्रमुख है।

कुछ व्यक्ति ऐसे होते हैं कि जिनके प्रति भौतिक श्रभिलाषाश्रों के साथ ही कुछ ग्रभिलाषा रहित श्रादर भी हो सकता है. जैसे माता, पिता, गुरु इत्यादि। उनको जब ग्रभिवादन किया जाता है, तब उसमें शारीरिक समर्पण के साथ ही कुछ ग्रंश तक मानसिक समर्पण की क्रिया भी होती है। उदाहरण के लिए, साष्टाँग नमस्कार।

ग्राघ्यात्मिक क्षेत्र के सन्दर्भ में समर्पण मुख्यतः मानसिक किया ही होती है, हालांकि इसकी प्राथमिक श्रभिव्यक्ति में कुछ ग्रंश तक शारीरिक किया भी समिनलत रहती है, जैसा कि ग्रपने ग्राराध्य को देखते ही भक्त नतमस्तक होता है, या पाँव छूता है, या साध्यांग नमस्कार करता है। इस क्षेत्र में शारीरिक समर्पण का कोई खास महत्व नहीं होता है। जब तक ग्राराध्य को मानसिक, मैं कहता हूँ, ग्रात्मिक समर्पण नहीं होता तब तक ग्रसलियत नहीं मिलती। समर्पण का उद्देश्य होता है कि जिसको समर्पण किया जाता है उससे, जो कुछ उसके

पास है ग्रीर जो वह दे सकता है, पाना । भौतिक लाभ के लिये वाह्य ग्रभि-व्यक्ति सम्चित होती है। ग्राव्यादिनक लाभ के लिये मात्र यह अपूर्ण होती है, हालांकि मानसिक ग्रात्मिक समर्पण के लिये भूमिका तैयार करने का कार्य वह जरूर करती है।

शारीरिक समर्पेण किसी भी बलशाली व्यक्ति द्वारा कराया जा सकता है। पर ग्रात्मिक समर्पेगा वही करा सकता है जिसमें दूसरों को ग्राक्षित करने की शक्ति मौजूद होती है और वह भी उसी हद तक करवा सकता है जिस हद तक उसमें यह आकर्षण शक्ति मौजूद हो, या यों कहिये, कि जिस हद तक उसने खुद समर्पेग किया हो।

समर्पणकर्ता श्रौर समर्पण के विषय (ग्राराध्य) में भेद करने वाले कारणों को धीरे-धीरे नष्ट कर यह समर्पण की क्रिया सभ्यन्न करायी जाती है। समर्पण के बाद ग्राराध्य की ग्रांतरिक शक्ति का प्रवाह समर्पण-कर्ता के ग्रन्दर, जिस हद तक उसने समर्पण किया है, बहने लगता है ग्रीर उसकी मानसिक-ग्राहिमक उन्नति होती है, या यों कहिये कि ग्राराध्य की मानसिक-ग्रारिमक स्थिति समर्पेश कर्ता में उस हद तक प्रवर्तित होती है।

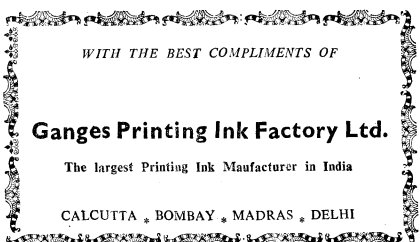
"वीतराग विषयं वा चिन्तम्" ( पातंजल योग-सूत्र समाधियाद ), ग्रयो त जिस हृदय ने इन्द्रिय विषयों के प्रति ग्रासिक छोड़ दी है, उसके ध्यान से भी चित्त स्थिर होता है। ग्रथीत, समर्पण का विषय कोई देवी देवता ही नहीं वरन मानव भी हो सकता है। समर्पेण कर्ता का जो ध्येय है उसे जिसने पूर्व में ही पा लिया है ऐसा ही व्यक्ति उसके समर्पेण के योग्य हो सकता है । समर्पेण, मार्ग दर्शन पाने के हेतू किया जाता है और जिया समर्गण कला के उद्दिष्ट तक पहले ही प्रगति कर ली है वही उसे वहां तक ले जा सकता है !

श्रपने श्रन्तरंग को श्राराध्य के श्रन्तरंग से जोड़ देने से वास्तविक समर्पण होता है। यह एक बार करने से ही नहीं होता, न ही उसकी एक ही अवस्था होती है । मृक्ति की चार श्रवस्थायें मानी हैं- सालोक्यता, सामीप्यता, साक्षण्यता श्रीर सायुज्यता। इन अवस्थाश्री में जो मानसिक स्थितियाँ निहित है वे सब समर्पमा की कियात्रों पर भी लागू होती है। ब्राचाध्य के संसर्ग में ब्राना तथा उसके साथ रहना सालोक्यता हुई। यह किया पाय: वारोरिक होती है। बार बार संसर्ग में श्राने से जो मानसिक लगाव निर्माण होता है वह हई सामीप्यता । यह

क्रिया मानसिक ही होती है। लगाव प्रेम में परिशास होता है भीर उसकी बार-बार याद प्राती है, उसका चिन्तन शुरू होता है, एक रूपता प्राती है। यह हुई सारूपता । इस अवस्था में कूछ द्वीत की भावना बाकी रहती है । जब यह द्वीत भाव नष्ट हो जाता है। तब सायुज्य या सम्पूर्ण समर्पण होता है। यही बाबू जी द्वारा वर्णित लय अवस्था है। बाबू जी के शब्दों में "आतम समपर्ण पूर्ण रूप से मालिक की इच्छा के अधीन रहने के अतिरिक्त और कुछ नहीं है। इसमें अपना पन तो कुछ भी नहीं रह जाता है।" इस परिस्थित में एक व्यक्ति वहीं सोचता या करता है जो उसके मालिक की इच्छा होती है।" उसकी इच्छा पूर्णतया मालिक की इच्छा के अधीन हो जाती है। - ( सत्य का उदय )

उपरोक्त चार प्रकार की समपूर्ण की अवस्थाओं में हर एक में बाकी तीन अवस्थायें मौजूद रहती हैं और जब तक हर अवस्था में क्रमश: सायुज्यता या लय ग्रवस्था प्रात्नहों की जाती तब तक ग्रगली ग्रवस्था प्राप्त नहीं होती।

निष्कर्ष यह कि जितना समपँगा उतनी ही ग्राध्यात्मिक उन्नित होती है। जो समर्पमा की ग्रवस्था वही भ्राध्यात्मिक उन्नति की ग्रवस्था होती है। सायुज्य समर्पण की लय अवस्था ही मुक्ति है।



WITH THE BEST COMPLIMENTS OF

## Ganges Printing Ink Factory Ltd.

The largest Printing Ink Maufacturer in India

CALCUTTA \* BOMBAY \* MADRAS \* DELHI

## अटल विश्वास

(श्री जगदीश प्रसाद गुप्त, सीतापुर)

यह कैसी विडम्बना है कि हम प्रभु पर विश्वास नहीं करते, जिन पर सारी सृष्टि, सारा ब्रह्माण्ड टिका हुग्रा है, जो सबका शासन संरक्षण करते हैं, जो सर्वशक्तिमान हैं, जो इतने महान होते हुए भी हमारे सुहृद हैं। उन प्रभु पर हमारा विश्वास नहीं है। हमारा विश्वास है— जगत के क्षराभंगुर भोगों पर, जिनका सर्वांग भयंकर दु:ख, क्लेश, व्याधियों से भरा हुग्रा है।

हम सुख के रास्ते पर नहीं हैं। भोगों में सुख है, हमारी यह हढ़ म्नास्था है। वस्तुतः भोग हैं 'दुःखयोनि'। उन दुःखमय भोगों में हमने सुख की कल्पना कर रक्खी है। दुःख में ही हमारे सुख की भ्रान्त धारणा ग्रवलम्बित है। तब सुख मिले कैसे? दुखों से छुटकारा पाना हो तो हमें मालिक में ही सुख मानकर हदता के साथ उन पर तथा उनकी कृपा पर विश्वास करना होगा, उनकी शरणागित स्वीकार करनी होगी, उन पर निर्भर हो जाना पड़ेगा।

हमते अपना ही बन्धन अपने लिये बना रखा है—अपने ही मोहपाश में वंध रहे हैं। अपने आप हम दुःख बुलाते हैं और फिर रोते हैं। यदि हम अनुभव करें कि हम प्रभु के आनन्द से निकलें हैं, आनन्द में ही स्थित हैं और प्रभु के आनन्द में ही चले जायेंगे तो दुःख रहे ही नहीं। हम अपनी असली वस्तु को भूल गये और जगत के मिथ्या आनन्द में क्षिणिक सुख में विश्वास कर बैठें हैं। अनेकानेक जन्म से हम इसी आन्ति के जाल में फंसे हुये हैं—भोगों में, दुःखों में सुख की आशा कर रहे हैं, मृगतृष्णा जैसी व्याधि से अस्त हैं। यदि हमें गोरख धन्धे से वाहर आना है तो एकमात्र उपाय है-"प्रभु पर विश्वास।"

गुरु ही परब्रह्म है, गुरु ही परमगति है, गुरु ही उत्तम विद्या है एवं गुरु ही वस्तुत: सर्वोत्तम घन है ॥ ४॥ द्वयोपनिषत्

सहज मार्ग साधना पद्धति में गुरु शिष्य चाहे शरीर से सदा पास पास न रहे पर यदि वह सम्बन्ध श्रध्यात्म विज्ञान के रूप में हुग्रा है तो शिष्य को गुरू कीं समीपता उपलब्ध रहेगी श्रीर वह उसकी समीपता एवं संगति का फल प्राप्त करता रहेगा। गुरु श्रपनी क्षमता से शिष्य के श्रन्तः करण तक श्रपनी प्रेरणा पहुंचा सकने में सर्वया समर्थ है। इसी शक्ति के भ्राधार पर हमारा सद्गुरु (प्रभु) अपने शिष्य का कल्यागा करता है।

दर्शन ध्यान संस्पर्श्नमत्सी कूर्मीचपक्षिग्।। शिशून पालयेत नित्यं तथा सज्जन संगतिः।।

जिस प्रकार मछली, कछवी तथा चिड़िया ग्रपने बच्चों का क्रमश: दर्शन, ध्यान ग्रीर स्पर्श से पालन करती है, उसी प्रकार सत्पुरुषों की संगति से भी शिष्य का पालन होता है। (महा० शान्ति उपनिषद)

याहरौः सन्तिवसति या हशाश्चोपसैवते । याहरिच्छौच्च भवितुं ताहरभवति पुरुषः ॥

जो जिसके साथ रहता है, जिसकी सेवा करता है भ्रौर जो जैसा होना चाहता है वह वैसे ही हो जाता है। (महा॰ शान्ति उपनिषद)

> दुर्लभो विषयेत्यागो दुर्लभं तत्व दर्शनं । दुर्लभो सहजावस्था सद्गुरोः करूगा बिना ।।

विना गुरु कुपा के विषयों का त्याग दुर्लभ है तत्व दर्शन दुर्लभ है तथा सहजावस्था प्राप्त होना भी दुर्लभ है। [योगविशिष्ठ]

मालिक के हृदय में रहने पर कामना-वासना का वैसे ही नाश हो जाता है, जैसे घन के प्राप्त हो जाने पर नियंनता का। तथापि जब तक उस घन का प्रत्यक्ष बोघ नहीं हो जाता तब तक निर्धनता ही निर्यनता दीखती है। इसी प्रकार हमारे मन में प्रभु के भ्रा जाने पर भी उनके मंगलमय स्पर्श का सदा श्रमुभव न होने के कारएा कभी-कभी कलुषित चीजें दिखायी दे जाती हैं।

सूर्य के सामने जैसे गहरे से गहरा ग्रन्थकार नहीं टिक सकता, इसी प्रकार गुरु कृपा के सामने हमारी कोई भी भ्रयोग्यता नहीं ठहर सकती । हमारा सड्गुरु ग्रकारणा सुहृद है। वे हमारी भ्रोर देखकर नहीं, अपने स्वभाव से ही, सहज ही प्रीति करते रहते हैं । हमें उनके सहज सौहार्द पर विश्वास होना चाहिये। "यह विश्वास हो पात्रता है।"

जो प्रभु का हो गया, जिसके प्रभु (गुरु) हो गये, उस पर दूसरे किसी का अधिकार-प्रभुत्व-प्रभाव कैसे रह सकता है ? हम ग्रपने मन में निश्वय करें-प्रभु के रहते हमारे पास पाप, ताप, ग्रशान्ति, जलन, द्वेष, दुविचार, शोक, भय, विषाद ग्रादि ग्रा ही नहीं सकते।

हमारे सद्गुरु (प्रभु) का मंगल विधान ही सर्वत्र काम कर रहा है। मनुष्य

अपने मन के अनुसार कर प्राप्त करना वाहता है, इती से वह निराश तथा दुखी होता है। प्रभु जब जैती सुबुद्धि दे, तब वैता काम तो अवश्य करना चाहिये, सुवाह रूप से, पर आसक्ति रहित, फल प्रभु के हाथ छोड़ देना चाहिये। न छोड़ने पर भी तो वह है प्रभु के हाथ में ही—अपने चाहने से इच्छानुसार फल नहीं मिलता। पर प्रभु के मंगल विधान पर तिश्वास करके उन्हीं पर छोड़ देने से प्रतिकृत फल होने पर भी हमें क्षोभ नहीं होता, प्रसन्तता बनी रहती है। सदा प्रसन्त रहने का यही तरीका है कि हम "फल प्रभु पर छोड़ दें" तथा "प्रत्येक फल की मंगलमयता में अटल विश्वास रक्खें।"

जिसमें हमारा यथार्थ परमहित है, प्रभु हमें उसी परिस्थित में रख रहे हैं—यह सदा विश्वास रखना चाहिये। हम शरीर की ग्रोर न देवकर ग्रपने सच्चे स्वरूप को देखें कि हम एकमात्र बाबू जी की वस्तु हैं। शरीर का संयोग प्रभु का ही कराया हुग्रा है ग्रोर उनकी इच्छानुभार बरतने के लिये है। इसका सुख दुख भी उनका ही है ग्रोर सच्ची बात भी यही हैं कि हमारे ग्रात्म निवेदित जीवन का सारा सुख-दुःख भी उन्हों का है। हम तो बस खेल की वस्तु हैं। हृदय उनका, हृदय की सारी सुख-दुःख की ग्रनुभूति उनकी, भोक्ता वे, कर्ता वे। उनको सुख चाहिये तो सुख का निर्माण करें। सबके निर्माण कर्ता वे ही हैं। पर यह याद रखना चाहिये कि वे सर्वका होते हुए भी ग्रपने प्रेमी के प्रेम रसास्वादन के लिये जालता रूप बने रहते हैं। ग्रत्य प्रेमी का जरा-सा भी दुःख, प्रेमी हृदय की जरा सी भी वेदना उन्हें इतना रूप देती है, उनके हृदय में इतना भयानक दुःख तथा भयानक वेदना का निर्माण कर देती है, जिसकी कहीं कोई उपमा नहीं है।

श्रमली स्वस्थता तो है—हमारी नित्य निरन्तर 'स्व' में, श्रपने प्रशु में, स्थित बनी रहे। क्षणाभर के लिये भी बाबू बी को छोड़ कर जगत में स्थित न रहे। केवल वह हमारे श्रीर हम केवल उनके ही रहें। उनके सिया हमारी ममता का सम्बन्ध श्रमली मेरे पन का सम्बन्ध किसी भी श्रन्य प्राणि-पदार्थ से ही न हो। सबसे व्यावहारिक सम्बन्ध मात्र रहे, नाटक के खेल की तरह हैं। व्यावहारिक सम्बन्ध को लेकर जहाँ जैसा करना श्रावश्यक है, करना चाहिये, पर वह केवल व्यवहार है। वस्तुतः उसके बनने-बिगड़ने में, सुजन-संहार में कहीं भी न लाभ है, न हानि, न सुख-दुःख है, न वास्तव में श्रपना कुछ भी बनता-बिगड़ता ही है। खेल मात्र है।

खेल में मरण हो या जन्म दोनों में ही समता है वस यही भावना रहे, केवल भाव ही नहीं, यही वास्तविक सत्य है । जो मनलिक के हो गये, वह इस सत्य का सदा अनुभव गुरु कृषा से करते हैं और हर हालत में नित्य-नित्य परमानन्द में रहते हैं।

यह सर्वथा सत्य है कि प्रभु का भजन, स्मरण, प्रभु में मन-बुद्धि का समर्पण-यह सब प्रभु कृपा से ही साध्य है। अपने पुरुषार्थ से यह सब कुछ नहीं होना। परन्तु बात इतनी ही समक्षते की है कि "क्या हम पर बाबू जी की कृपा नहीं है?" "प्रभु की कृपा नहीं है" ऐसा सम्भव ही नहीं है। उनकी अपार, अनन्त, असीम कृपा निरन्तर है, हम उसी कृपा-समुद्र में इवे रहते हैं। बस, कसर इतनी ही है कि उस नित्य अमित कृपा पर हमारे विश्वास में कुछ छुटि है। विश्वास जितना ही हढ़ होगा और यथार्थ होगा उतनी ही कृपा की अनुभूति होगी और उतना ही स्मरण अधिक होगा एवं जगत् का चिन्तन घटेगा। जगत् की अनुकूलता-प्रतिकूलता भी तभी तक है, जब तक हम जगत् के दास बने हुए है, अपने को हमने विषयों की गुलामी में समर्पण कर रक्खा है। जिस क्षण हम बाबू जी के हो जायेंगे, उसी क्षण सारी अनुकूलता-प्रतिकूलता मिट जायेगी। प्रभु का ध्यानजनित्र परमानन्द ही हमारा जीवन बन जायेगा। न आगतिक दु:ख रहेगा, न सुख।

बाबू जी को अगत्म समर्पण करने के पश्चात् अपने कुछ भी सोचने जैसी बात नहीं रहनी चाहिये। भला-चुरा सोचना भी उनको है और करना भी उनको है। अपने को तो यह भी पता नहीं होना चाहिये कि भला क्या है और चुरा क्या है। हम जिसे भली वस्तु मानते हैं, वह चुरी निकल द्याती है और जिसको चुरी मानते हैं, वह भली साबित हो जाती हैं। वस्तुतः यह भला-चुरा हम से कोई सम्पर्क ही नहीं रखता। हमारी आत्मा हमारे प्राण, हमारा जीवनघन हमारा जीवन सर्वस्व, हमारा अपना, हमारा पूर्ण ममतास्पद तो वह एक ही है, एक ही रहेगा। बस यह विश्वास तथा यही सम्बन्ध अटल रहना चाहिये।



## मालिक की याद

( श्री कृष्ण मुरारी सक्सेना "साज" फरुखाबादी )

तेरा इस्क मेरी शराब है, तेरी याद ही मेरा जाम है,

यही जाम, जामे-सुकूं-रसा. मेरे दिल का शाले मुदाम है।

तेरे हर इशारे में कोशिशें, तेरी हर ग्रदा में पयाम है,

तू है वह हक़ीक़ते मुजतिरिय, जिसे शौक़े दावते स्राम है ॥

ु नई जिन्दगी, नई रोशनी, नई सुबह है, नई शाम है,

तेरी हर निगाहे लतीफ़ में नई मंजिलों का कयाम है।

तू यहाँ नहीं है, वहाँ नहीं, तू कहीं नहीं है, कहाँ नहीं?

तू अयाँ नहीं, तू निहाँ नहीं, तू अयाँ-निहाँ का इमाम है।।

यह हमा शुमा का सवाल ही, है नक़ाबे रौशनो ज़फ़िशां,

तू है गो बईदे नज़र, मगर, तेरा हस्न मन्ज़रे ग्राम है।

तेरी भारजू है कि हर बशर, रहे राहे इश्क़ पे गामज़न,

जो जहाँ की सारी मुसीबतों से निजात-बख्श मुकाम है।।

तेरा 'साज' है, तेरा राज है, तेरी लय है, तेरा ही राग है,

जो भला बुरा है दुरूं-वैरूं, वही तू है, तेरा ही काम है।।

## हमारे जीवन का उद्देश्य तथा उसकी पूर्ति

श्री ग्रवधेश; चांगलांग, ग्रसम ]

हम लोग सर्वव्यापी को बहुत से नामों से पुकारते हैं जैसे राम, कृष्ण, भगवान, खुदा, ग्रस्ला इस्यादि । इनके पुकारने के साथ हमारे ग्रन्दर एक ऐसी भावना जागृत होती है जिससे सर्व-व्यापी शक्ति को हम ढक देते हैं ग्रर्थात इन नामों द्वारा उस सर्वशक्तिमान की सीमा बंध सी जाती है ।

इसका मतलब हुआ कि इन नामों से भी हम उस सर्वव्यापी को किसी नाम द्वारा पुकारने में थोड़ी सी नासमभी का परिचय देते हैं। इन नामों द्वारा यदि अधिक से अधिक अपने जीवन में सफल हो सके अपनी पूजा के उद्देश्य में, तो हमारी यात्रा इन नामों तक सीमित रह जाती है।

इसको हम लोग बहुत बड़ी कामयावी समऋते लगते हैं, श्रौर वास्तव में श्राजकल की सारी पूजा पद्धतियों को देखते हुए है भी।

किन्तु सहज मार्ग में बह तो एक साधारण सी कामयावी ग्रपने मास्टर द्वारा शीझ ही हो जाती है, हमारे जीवन का लक्ष्य तो इन नामों (राम, कृष्ण, खुदा) की प्राप्ति के बहुत ही उपर का है, जहाँ से यह नाम हम लोगों के समक्ष उपस्थित होते हैं।

श्रव वह कौन सी स्थिति है, या वह कौन सी शक्ति है जिसकी प्राप्ति के लिए हम लोगों को चिंता करनी चाहिये, इसको शब्दों द्वारा वर्णन करने में भी हम गलती करेंगे क्योंकि शब्दों या अपने विचारों को कहने में भी हम उस शक्ति का स्थूल रूप ही समभ सकेंगे।

यदि हम पूर्ण रूप से उसका पता लगाने का प्रयत्न करें तो सबसे अच्छा। होगा स्वयं करके देखने में।

फिर भी उसका पता जो भी शब्दों द्वारा प्रगष्ट किया जा सकता है इस प्रकार है।

" जब यह संसार इस रूप में न था राम, कृष्ण भगवान भी ग्राज कल के नाम करणों में न थे, केवल था विन्दु का ग्राभास — छित्री हुई गति । इसमें स्वयं एक Thought उत्पत्न हुग्रा, कुछ ग्रपना कार्य दिखाने का । बस इतने से ही श्राजकल का सारा संसार हमारे सामने घीरे—घीरे ग्रा गया ग्रीर इनमें राम, कृष्णा, भगवान्, खुदा ग्रपने कार्य का परिचय देते हुए हम लोगों के सा नि श्रव-तरित हुए, जिनके सारे कार्य उस ग्राभास रूपी बिन्द् से Guide हुए "

्र इस तरह हमारे जीवन का उद्देश्य उस ग्राभास रूपी केन्द्र बिंदु में लय होने का हो जाता है, यदि हम ग्रपनी सची पूजा का उहेश्य ग्राधारित करें तो ।

इसकी प्राप्ति करना ग्रपने ही बल-बूते द्वारा कठिन ही नहीं ग्रसंभव भी है। इसके लिए यह ग्रावश्यक हो जाता है कि हमको कोई ऐसा पथ-प्रदर्शक मिल जाय जो स्वयं उस रास्ते में चला है ग्रौर उस ग्राभास रूपी केन्द्र बिंदु में विचर रहा है।

ग्राज हम उसी राही के विषय में थोड़े से शब्दों में बता देने का प्रयास करेंगे। वह ग्राजकल के सीधे-सादे लिवास में है श्रीर ग्राभास रूपी केन्द्र बिन्दु में विचर रहा है ग्रपनी संसारिक जीवन को काटते हुए। यद्यपि हम उसे साधा-रएा मनुष्य के रूप में देखते हैं लेकिन वह साधारएा मनुष्य नहीं, उसने ग्रपने को दोनो ग्रर्थात ग्रहस्थ्य तथा ग्राभास रूपी विंदु की सैर की है, ग्रीर हम लोग भी इन दोनों हालतों में रहते हुए कर सकेंगे यदि हम पूर्णतः ग्रपने को उस पर छोड़ देते है।

सोचने में तो यह बहुत ही किन्त मालूम पड़ता है किन्तु है यह बहुत ही सरल। जैसा कि हम सभी लोगों का अनुभव है कि किसी काम को करने के पहले Thought आता है और वही Thought कार्य रूप में परिणात होता है अगर हम सची लगन के साथ इच्छा शक्ति द्वारा बग़ैर अपने को डगमगाते हुए करने को तैयार हो जाते हैं और अपने मालिक के द्वारा शक्ति पाने के अधिकारी बन जाते हैं।

जब हम अपने को उस व्यक्ति पर जो उसमें विचर रहा है पूर्णतः छोड़ देते हैं कुछ नियमों को पालन करते हुए जो कि साधारण गृहस्थ्य जीवन में रहते हुए किया जा सकता है तो हमारा ख्याल तुरन्त आभास रूपी केन्द्र विंदु में जुड़ जाता है और यही ख्याल धीरे-धीरे कार्य रूप में परिगत होता है, अर्थात हम उसी आभास रूपी केन्द्र विंदु में विचरने लगते हैं अपने गृहस्थ्य जीवन में रहते हुए।

लोगों को संदेह अवश्य होगा किन्तु इसमें संदेह का लेशमात्र विचार आना ही नहीं चाहिये । जिस प्रकार हम कुछ नियमों को पालन करते हुए सारे संसार की सैर कर लेते हैं घर में बैठे-बैठे ग्रंपने रेडियौ द्वारा, केवल हमको Meter ग्रीर समय का नियम पालन करना पड़ता है।

केवल नियमों में है यह कि हम अपने को सर्व-व्यापी आभास रूपी बिंदु, जो स्वयं ही है "श्री श्रद्धेय बाबू जी महाराज" और जो उसी में सैर कर रहे हैं, Replace करदे उनसे और यह सोचते रहें कि वही उस आभास रूपी विंदु मैं तैर रहे हैं। मेरा तो अनुभव है कि ऐसा करने से हम अपने आपको भूल जाते हैं और मेरे ध्यान का कितना बड़ा समय मेरे लिए बहुत थोड़ा सा आँख खोलने पर घड़ी देखने से मालूम होता है। यही हालत यदि हममें अपने दैनिक जीवन के पूरे समय में आ जायें तो हमको समक्षना चाहिये कि हम स्वयं को समक्ष गये है और हमारा जीवन का उद्देश्य पूरा हो गया है।

हमारे मिशन में इस उदेश्य प्राप्ति की गारंटी है इसी जीवन के जीवन-काल में जिसको बड़े-बड़े ऋषियों ने बहुत से जन्मों के प्रयास पर भी सम्भवतः प्राप्त न कर पाया हो।





## स्वागत गीत

( श्री वासुदेव सिंह, ग्रमेठी, बहराइच )

निरंतर करते जो गतिमान, हमें देते हैं पावन प्यार। जीव हम इस घरती के क्षुद्र, करें क्या स्वागत या सत्कार।।

नयन करुएा देते श्रविराम,
सुधा बरसाते हैं घनश्याम।
सुरति की डाले भीनी डोर,
बुलाते श्रविरल मेरे राम।।

युगों का सूखा अन्तर भ्राज, ले रहा कितना श्राकुल ज्वार । जीव हम इस घरती के शुद्र, करें क्या स्वागत या सत्कार ।।

> कहूँ क्या, स्वयं ग्रादि श्री ग्रन्त, श्राप हैं जगतीतल के कंत। विश्व के एक मात्र सम्प्राट, प्रभो तुम नियति ग्रीर नियंत।

घरण की जिन के पाकर धूल, मनुज कर लेता सागर पार। जीव हम इस घरती के क्षुद्र, करें क्या स्वागत या सत्कार ।।

विनय है घूमे ग्रब इस ग्रोर, ग्रापकी दिव्य दयाकी कोर। पूज्य है मेरे ! मेरे प्राया, न छूटे कभी प्रेम की डोर ॥

चरगा में लगन रहे श्रविराम, बरसती रहे प्रेम की धार । जीव हम इस धरती के क्षुद्र, करें क्या स्वागत या सत्कार ।।

## दिल्ली से गुजरने वाले श्री रामचन्द्र मिशन के समस्त श्रभ्यासियों के लिये सुविधा की सूचना

हमारे अभ्यासी

श्री बी० जी० जोशी

निवास स्थान: -एन० ग्राई० ग्राई० मल्टीस्टोरीड बिल्डिंग्ज,

रामकृष्णपुरम, नई दिल्ली-२२

टेलीफोन नं० ७६३७१ निवास स्थान तथा

नं० ३६७४०६ कार्यालय

ने दिल्ली से गुजरने वाले श्री रामचन्द्रः मिशन के समस्त श्रम्यासियों को श्रपने निवास स्थान पर दिल्ली में ठहरने की सुविधा प्रदान करने की व्यवस्था की है। उनको खेद है कि वह श्रम्यासियों के खाने श्रादि की व्यवस्था कर सकने में असमर्थ हैं, केवल ठहरने का स्थान सुलभ कर सकेंगे। श्रतएव श्रम्यासियों को श्रपने खाने श्रादि का प्रवन्ध स्वयं करना होगा।

जो श्रभ्यासी भाई उपरोक्त प्रदत्त सुविधा का उपभोग करना चाहें उनको चाहिये कि वह श्री जोशी को पहिले से पत्र द्वारा ग्रथवा दिल्ली पहुँचने पर टेलीफोन द्वारा सूचित कर दें।

निवास स्थान की नई दिल्ली रेलवे स्टेशन से दूरी ७ (सात) मील ग्रौर दिल्ली जंबशन स्टेशन से लगभग १० (दस) मील है। ग्रन्दाजन टैक्सी का किराया क्रमशः ७) ग्रौर १०) है तथा स्कूटर का किराया ५) ग्रौर ७) क्रमशः है। जस रूट इस प्रकार है:—

१- नई दिल्ली स्टेशन से-

रूट न० ६, १४ व ४५ कनाट प्लेस से मोतीबाग या रामकृष्णपुरम तक । २- दिल्ली जंबशन स्टेशन से-

स्ट नं १६, ४६ व १७ बी० लालकिला या फाउन्टेन से रामकृष्णपुरम तक। श्री जोशी द्वारा हंमारे मिशन के अभ्यासियों की इस प्रकार सहायता व सुविधा प्रदान करने के उपलक्ष में मालिक की कृपा उन पर सदैव बनी रहे।

## परमारिमक आह्वान

(श्री तुलाराम, फतेहगढ़)

एक साँसारिक मनुष्य किसी वस्तु की वास्तिवकता पर तभी विश्वास कर सकता है, जब उसका अनुभव वह अपनी ज्ञानेन्द्रियों से कर ले यां अपने बाँद्धिक स्तर से उसका पूर्ण अध्ययन कर ले। जैसे किसी व्यक्ति का कथन, कि गुड़ भीठा होता है, तभी सही माना जायगा, जब उसे चल लिया जावे। इसी प्रकार किसी वस्तु की वास्तिवकता को देख कर, स्पर्श कर या सूंघ कर जाना जा सकता है। ऐसे ही यदि कोई मनुष्य किसी को बुलाना चाहे तो वह शोर करके, आवाज करके या इशारे से बुला सकता है; लेकिन पुकारने की, शोर करने की आवाज को वही जान सकता है जो व्यक्ति उसकी भाषा को जानता है या उसके इशारे को समभता है। उदाहरणार्थ यदि एक जापानी आदमी चिल्लाकर उस भारतीय व्यक्ति को बुलाना चाहे, जो उसकी भाषा को नहीं जानता है तो उसका चिल्लाना व्यर्थ होगा।

ग्रतः यह सही है कि किसी व्यक्ति विशेष की श्रावाज को हम तभी समक्ष सकते हैं, जब हम उसकी भाषा को जानते हों। ग्रतएव जब ऐसी सांसारिक गित है तो यि यह कहा जाये कि ईश्वर ग्रापको बुगा रहा है ग्राप बिल्कुल विश्वास नहीं कर सकते हैं, क्योंकि ग्राप ईश्वर की भाषा को नहीं जानते हैं। ईश्वर की कोई भाषा नहीं है क्योंकि उसका ग्रपना कोई बिशेष रूप नहीं है। इस लिये ईश्वर की प्रेरणा को उसका पृथक ग्रंश ग्रात्मा ही, जो मानव शरीर में स्थित है, जान सकती है। लेकिन ईश्वर की प्रेरणा को ग्रात्मा भी तभी जान सकती है जब हम उसे समक्षते के लिये ग्रवसर प्रदान करें।

ईश्वर की खोज बहुत पहले से हो रही है और उससे मिलने के लिए अनेक रास्ते निकाले जा चुके हैं परन्तु बहुत कम ही लोग ऐसे हुए होंगे जो ऐसे रास्तों पर चल कर उसके पास पहुँचे हों। कारणा यह रहा कि यहाँ पर आदमी का अपना ही अधिक प्रयत्न रहा दसी कारणा जन साध।रणा गृहस्थ के लिए ईश्वर मिलना बहुत ही कठिन था। लेकिन आज भ।रत की ही नहीं अपितु विश्व के सभी देशों की अधिकाँश जनता ईश्वर की खोज में लगी है। उससे मिलना

चाहती है, क्यों कि ग्राज ईश्वर मनुष्य रूप में विद्यमान है, ग्रीर उसकी ग्रावाज मनुष्य की ग्रात्मा को प्रेरएा। दे रही है, ग्रीर ग्रप्नी तरफ उसे बुला रही है, जो कालान्तर से उससे अलग हैं। ईश्वर ग्रपनी ग्रावाज में ग्रात्मा को ग्रपनी तरफ दुला रहा है ग्रीर यही कारएा है कि ग्राज लोगों में ईश्वर के प्रति ग्रधिक जिज्ञासा पैदा हो रही है। विशेष बात तो यह है, कि ईश्वर की ग्रावाज को वही मनुष्य पहचानेगा, जिस पर उसकी विशेष कृपा होगी।

श्रब तक ईश्वर-प्राप्ति के जितने रास्ते खोजे गये हैं वे इतने कठिन हैं कि उन पर गृहस्थ का चलना असम्भव है, क्योंकि, वे मनुष्य द्वारा खोजे गये हैं। श्राज इसका उलटा हो गया है। ईश्वर स्वयं मनुष्य को अपने में मिलाने के लिए आया है। श्रवण्य यह सोचने की बात है, कि जो रास्ता ईश्वर ने बनाया होगा वह कितना सरल होगा। और श्रव रास्ता भी नहीं रहा क्योंकि वह पास में है। रास्ता तो अम में डालने के लिए है, जिससे कहीं बुद्धिवादी मनुष्य को उसकी सरलता पर अविश्वास न हो जाये। इसलिये एक रास्ता बनाया है और उस पर चलने के लिए, स्वयं सब कुछ करते हुए मनुष्य को अभ्यास करने के लिए कहता है, और थोड़ी देर बाद अपने रहस्य को उस पर जाहिर कर देता है। ऐसा करने से मनुष्य को उसकी असीमता पर विश्वास हो जाता है; और इसके बाद अभ्यासी को ऐसे साक्षात् ईश्वर से प्रेम हो जाता है. और प्रेम होने के बाद वह जब चाहे तब अभ्यासी को अपने में मिला ले। यही ईश्वर की महानता है।

ऐसे साक्षात ईश्वर के बताये हुए रास्ते पर मात्र जो व्यक्ति चल रहा है, वह दुनियां के किसी भी कोने में हो उसकी ग्रावाज को सुन रहा है ग्रीर ग्रपने ग्रभ्यासी की ग्रावाज को ईश्वर सुनता है।

ग्रब प्रश्न यह उठता है कि ऐसे ईश्वर से कैसे मिला जाय ? ईश्वर ग्रपने ग्रभ्यासी से केवल प्रेम चाहता है ग्रीर कुछ नहीं, ग्रीर इस ग्रेम की सीमा ग्रभ्यासी जितना चाहे उतना बढ़ा सकता है, क्योंकि इसके लिए उसे मूल्य नहीं जुनाना पड़ता है। लेकिन प्रेम की सीमा तभी बढ़ सकती है जब ईश्वर प्राप्ति के ग्रलावा कोई दूसरी इच्छा न हो। परन्तु ऐसी हालत में एक सांसारिक मनुष्य का हो जाना बहुत कठिन है। ऐसी ग्रवस्था में मनुष्य तभी हो सकता है, जब ईश्वर स्वयं उसे ग्रपने में मिलाना चाहे। ग्रव ईश्वर प्राप्ति के ग्रलावा ग्रन्य इच्छा रहित हो जाना सरल है, क्योंकि ईश्वर

स्वयं ऐसा करने ग्राया है। तात्पर्य यह है कि ऐसे ईश्वर के बताये गये रास्ते पर यदि चलना शुरू कर दिया जाये, तो ग्रम्यासी उन्हीं बातों को केवल सोचने ग्रौर करने लगता है, जो ईश्वर को मन्जूर है, पसन्द है।

दूसरा प्रश्न यह भी हो सकता है कि ईरवर को पहचाना कैसे जाये ? श्रव तो पहचानना ग्रधिक सरल हो गया है, यदि यह भौतिक ग्रांखें घोखा न दें। क्यों कि जब ईश्वर की ग्रसलियत को थोड़े लोग जानते थे तब उसकी ग्रसलियत का वर्णन थोड़े ही लोग करते थे, परन्तु ग्रव तो उनकी कृपा से उनकी महानता का स्वागत विश्व के प्रत्येक देश के लोगों के दिल में हो रहा है। चूं कि ग्राज ग्रधिक संख्या में ऐसे ईश्वर की याद की जा रही है, इसीलिए उतनी ही ग्रधिक उनकी कृपा की वृष्टि चारो तरफ हो रही है, ग्रौर उनका रहस्य सबके लिये खुलता जा रहा है। कभी कभी ईश्वर की सादगी लोगों को घोखा दे देती है। कारण यह है कि ग्रव तक ईश्वर का ऐसा पूर्ण शक्तिमय रूप लोगों के सामने कभी नहीं ग्राया था। इसी लिए ईश्वर-प्राप्ति के इच्छुक लोगों को ईश्वर के बुलाने की ग्रावाज सुननी चाहिये जो "सहज-मार्ग" में निहित है।



### अनन्त यात्रा

• [इस स्थाई स्तम्भ के अन्तर्गत श्री 'बाबू जी' और सुश्री कस्तूरी चतुर्वेदी के बीच पत्र—व्यवहार क्रमशः प्रकाशित किया जा रहा है। इसमें अध्यातम एवं ब्रह्म विद्या सम्बन्धी साधना में अभ्यासी की प्रगति का एक सम्यक् व्यवस्थित वास्तविक विवरण प्रस्तुत है। उक्त विद्या को वैज्ञानिक अध्ययन एवं अनुसन्धान के लिये सुलभ करने की दृष्टि से इस विस्तृत पत्र-व्यवहार का यथातध्य प्रकाशन महत्वपूर्ण होगा। क्रमागत—

पत्र संख्या ७३

लखीमपुर

परम पूज्य तथा श्रद्धेय श्री बाबू जी

E-17-8E

सादर प्रशाम !

कृपा पत्र स्रापका मिला पढ़ कर प्रसन्तता हुई । जिज्जी के ऊपर स्रापकी इतनी भ्रहेतुकी कृपा देख कर उस परम कृपालु ( मालिक ) से मेरी यही प्रार्थना है कि जैसे जिज्जी के भाग्य जागे ऐसे ही सब पर 'उसकी' स्रनुपम कृपा होती रहें और अपने मिशन में स्रापकी कृपा से दिल वाले रोगी कि लिये भी कितना सरल तरीका निकल भ्राया।

श्चापने लिखा है कि जहाँ तक हो सके 'मालिक' की याद से ग़ाफिल नहीं होना चाहिये सो तो श्चाप विश्वास रक्खें जब तक जरा भी वश है 'उसकी' याद किसी न किसी तरह बनी रहेगी। उस दिन मैने जो ग्रापको लिखा था कि भीतर जैसे ग्रांखें सी खुल गईं सो उसका मतलब या ग्रनुभव मुभे भी नहीं मालूम कि क्या हुश्रा था। बस इतना विश्वास तो मुभे है कि उस दिन जिसने भी Sitting ली थी उससे उनका बहुत लाभ हुग्रा था। ग्रापने जो नींद के बारे में पूछा है सो शाहजहांपुर जाने से पहले ग्रीर वहां से ग्राने के बाद छः सात दिन तो सोते में जागने का एहसास होता था परन्तु ग्रब तो मालिक की कृपा से मस्त इतनी गहरी नींद सोती हूँ कि पांच छः घन्टे बाद ही नींद खुलती है। इतनी देर लगातार शायद मैं पहले कभी नहीं सोती थी। हाँ यह तो जरूर है कि सोने

की तिबयत तो नहीं होती, नींद को जहां तक हो सकता है बराती रहती हूँ। ऐसा क्यों करती हूँ यह आप जानते ही हैं। जब से Work प्रारम्भ किया है तब से नींद भी गहरी आने लगी है। कभी कभी एकाघ दिन ऐसा अब भी हो जाता है कि रातभर जगती रही हूँ परन्तु बहुत कम। यह बात अक्षरशः सत्य है कि सिगःय इस तरीके के कि जो अपने मिशन में हैं Liberation इसके अतिरिक्त और किसी तरीके से नहीं हो सकता।

पूज्य श्री बाबू जी ग्रापने जो Self Surrender के Stages लिखे हैं वे ग्राद्वितीय हैं ग्रीर क्या कहूँ 'ग्राप' ही ग्राद्वितीय हैं तो हर Word जो ग्रापके श्रीमुख से निकता है वह ऐसा क्यों न हो, परन्तु श्री बाबू जी मैं ऐसी नासमक हूँ कि मुक्ते तो केवल एक Word के दूसरा समक में ही नहीं ग्राता है। मेरी ग्राजकल की हालत तो गूंगे के गुड़ जैसी है। कभी कभी न जाने क्यों ग्रापको Sitting देने की तबियत हो ग्राती हैं ग्रीर जब देती हूँ तो ऐसी ग्रच्छी हालत होती है जैसी कि जब मैं स्वयं पूजा करती हूँ तब नहीं होती। तबियत बिल्कुल शान्त हो जाती है। दिन भर न कोई विचार ग्राते हैं ग्रीर न कोई बात ही मालूम पड़ती है। ग्रम्मा ग्राप को ग्राशीर्वाद कहती हैं ग्रीर कहती हैं कि कभी-कभी हमें याद कर श्रिया करें।

ग्रापकी दीनहीन सर्वसाधन विहीन वि

#### पत्र संख्या ७४

लखीमपुर

परमपूज्य तथा श्रद्धेय श्री बाबू जी,

8x-85-8E

#### सादर प्रगाम !

मेरा एक पत्र पहुँचा होगा। मेरी आित्मक दशा मालिक की कृषा से अच्छी है परन्तु एहसास इतना मन्द पड़ गया है कि अब तो सर्दी गर्मो यानी मौसम का एहसास करीब-करीब खत्म ही समिभ्ये। यही घ्यान नहीं रहता कि सर्दी पड़ रही है। जब शरीर काँपने लगता है तब एक भटका सा लगता है और थोड़ी देर के किए यह एहसास होता है कि सर्दी है और फिर भूल जाती हूँ। एक आदत के कारण जितने गर्म कपड़े उतारती हूँ उतने फिर पहन लेती हूँ।

कभी-कभी तिबयत एकदम उदास सी न मालूम कैसी हो जाती है। कुछ दिनों से ऐसा मालूम पड़ता है कि एक मन तो सब कार्य कर रहा है परन्तु दूसरा मन मालिक में विल्कुल डूब सा गया है। ऐसे ही रात में एक मन तो खूब गहरी नींद में खो जाता है परन्तु एक मन तब भी जागता रहता है, इस कारण सबेरे जब भी उठती हूँ तो ऐसा ही मालूम पड़ता है कि दिमाग को कोई खास खाराम मिला है, यही दशा दिन भर रहती है। खाज कल यह मालूम पड़ता है कि मैं सबकी नौकर हूँ और कुछ यह हो गया है कि मुक्ते किसी में कुछ बुराई ही नहीं मालूम पड़ती, क्योंकि अब तो कुछ कुछ यह दशा हो गई है कि—

बुरा जो दूंढन मैं गया बुरान मिलिया कोय। जो दिल देखा ग्रापना मुफ्त सा बुरा न कोय।। परन्तु ग्रपने लिये ग्रब यह भी नहीं कह सकती। क्यों इसका उत्तर तो ग्रापको

> म्रापकी दीनहीन सर्वसाधन विहीन पुत्री कस्तूरी

पत्र संख्या ७५

दी**वान जोग**राज,

प्रिय बेटी कस्तूरी शुभाशीर्वाद

स्वयं मालूम ही है।

शासम् जागराज शाहजहाँपुर ४-१-५०

तुम्हारा १५ दिसम्बर का पत्र मिला। तुमने लिखा है कि तिबयत किसी वक्त उदास हो जाती है। मैं समभता हूं कि कोई फिक्र पैदा नहीं होती होगी, बिक्क यह एक हालात है जो ईश्वर की कृपा से तुम में मौजूद है। इसके जरा तेज हो जाने पर तुमको उदासी Feel होती है। इस हालत को उदासीनता की हालत कहते हैं। तिबयत अभ्यासी की ऐसी बन जावे कि जो काम करे वह इस तरह का हो जैसे पाखाना जाने के बाद फिर पाखाने का ख्याल भी नहीं आता अर्थात् पाखाना कर आने के बाद फिर पाखाने का ख्याल भी नहीं आता। हर काम दुनियादारी का इसी तरह होता रहे कि उसके करने के बाद ख्याल का Weight उस पर कम रहे। इसको उदासीनता की हालत कहते हैं। इस जमाने में एक उदासी फिरका भी है। मगर उसका अब नाम ही नाम रह गया है।

यह हालत उनमें से शायद ही किसी में हो। तुमने लिखा है कि एक मन सब काम कर रहा है। यह एहसास ठीक है। जब गिलास में पानी भर कर जोर से फेंका जाता है तो पानी जब जमीन पर गिरता है तो उसका एक मुंह फेकने वाले की तरफ हो जाता है ग्रीर दूसरा मुंह दूसरी तरफ, चीज एक ही है। जिसका मुंह मालिक की तरफ है वह मालिक की याद करता है ग्रीर जिस का मुंह दुनियांदारी की तरफ है उसकी दुनियांदारी की याद रहती है। मैंने यह बात बहुत संक्षेप में लिख दी उसकी Philosphy बयान नहीं की। मन में जब जाग्रति पैदा हौती है तब उसका रुक्ता ईवर की तरफ हो जाता है ग्रीर जरूरत भर दुनियां की तरफ रहता है। सर्दी का एहसास कम होने के मतलब यह है कि रुक्ता उत्तर की तरफ बहुत ते जहोंने की वजह से इसका एहसास कम हो गया। मगर मुक्ते तो बहुत सर्दी लगती है ग्रीर इस बजह से देर करके उठता हूँ ग्रीर कुछ काम भी नहीं कर पाता।

शुभचिन्तक 'रामचन्द्र

(क्रमशः)

**)**: