# सहज-मार्ग sahaj märg

(Bi-monthly, Spiritual)

Registration No. R. N. 12620/66

Volume XIV

No. 3



May 1971

35-20

Grams:-SAHAJMARG

Phone: - 667

Shri Ram Chandra Mission

SHAHJAHANPUR. U. P. (India)

Vol. XIV

All rights reserved

No. 3

Editors:

May 1971

Dr. C. A. Rajagopalachari

Yearly Subscription Rs. 6.00

Dr. S.P. Srivastava, M.A.,Ph.D.

Single Copy Rs. 1.25

#### **CONTENTS**

| COMIEMI2 |                                                         |                                           |      |
|----------|---------------------------------------------------------|-------------------------------------------|------|
|          | English:—                                               |                                           | Page |
| 1        | Editorial Notes & Comments                              |                                           | 59   |
| 2        | Sage Patanjali & Shri Ram Chandraji by Shri R. Seshadri |                                           | 61   |
| 3        | A New Vision                                            | G. Vijaya Ranga Chary,                    | 71   |
| 4        | My personal observations on Master's ways               |                                           |      |
|          |                                                         | Dr. S.R.G. Muralidharam,                  | 75   |
| 5        | Sahaj Marg-Catechism-Answe                              | rs to Questions (Series 2)                | 81   |
| 6        | Appeal                                                  |                                           | 83   |
|          | हिन्दी:                                                 |                                           |      |
| 9        | उजाला श्रौर ग्रन्घेरा                                   | श्री रामचन्द्र जी, ग्रध्यक्ष              | ሂሂ   |
| 5        | क़सीदा [कविता]                                          | श्री ग्रो३म प्रकाश                        | ५७   |
| 3        | नैतिक जीवन श्रीर श्राध्यात्मिकता                        | सुश्री केसर चतुर्वेदी                     | 3 %  |
| ٥۶       | मुक्तक [कविता]                                          | श्री वासुदेवसिंह, भ्रमेठी                 | ६२   |
| ११       | बे चैनी                                                 | श्री रामापति डींगर, सीतापुर               | ६३   |
| १२       | लय ग्रवस्था [कविता]                                     | श्री हामिद ग्रलीखां 'लाज'                 | ७१   |
| १३       | गजल [कविता]                                             | श्री <b>मु</b> साह <b>ब</b> राय 'ग्रस्तर' | ७२   |
| 88       | मानव की समस्या तथा समाधान                               | श्री रामप्रसाद कुशवाहा बी०ए०              | ७३   |
| ٤'n      | . मालिक की याद में [कविता]                              | श्री जगदीशकुमार 'मृगेश'                   | ७७   |
| १६       | ग्रनत यात्रा                                            |                                           | 30   |
| १७       | <b>ग्र</b> पील                                          |                                           | द ३  |
| १व       | : List of our Publications                              |                                           |      |

Views and opinions expressed in articles published in this journal are not necessarily views or opinions of the Mission.

### **Editorial Notes and Comments**

We greet our readers once again through this column and wish for them the Blessings of the Master.

As mentioned in the previous issue, Mrs. Birthe Haugaard, Preceptor Incharge, Copenhagen, Denmark, landed at Delhi on 2nd April, 1971. She was met by your Editor and together they, reached Shahinhanpur in the early hours of 3rd April, 71. Mrs. Birthe's stay lasted for two full weeks by the end of which she was really sad that she could not afford to stay longer. She became actually drowned in the Master and the Master became very greatly attached to her. She derived exceedingly great benefit from her stay and even cut short the periods which she had intended spending in other towns of India and went off straight from Delhi to London-Copenhagen. During this period, She was granted full permission as Preceptor incharge of Copenhagen in supersession of the provisional permission which she previously held.

The fact that Master will be touring Assam early in June was practically confirmed, but due to unexpected personal engagements the programme for Assam tour had to be postponed by Master. The request contained in previous issues for good articles for the Journal and answers to the questions is reiterated. The Editor hopes that at least one of the continuous appeals will set people thinking and some of them at least to acting.

With best wishes once again.

YOUR EDITOR



# Sage Patanjali & Shri Ram Chandraji

(Speach delivered by Shri R. Seshadri on the 'Vasanth Panchami' Day-31st. January 1971)

In the lifeless insentient objects which consist entirely of matter the spirit is dormant and at the other extreme there is God, a perfect spirit, in whom the matter is completely dormant. Between these two, man is a dual being, partly matter and partly spirit, partly animal and partly God. If a man develops his inner self, the more he develops the subtler he becomes; the farther he moves from matter the farther he is from the animal kingdom, but nearer is he to the kingdom of God and nearer he is to the goal of life. That is why it is said that the saint is nearer God than a sinner.

A man should develop his inner self by observing Dharmaधर्मात् प्रयोद्ध कामद्य । Prosperity and enjoyment of life can come
only from rule of Dharma or supreme moral law. "Indian philosophy holds that the seat of the moral law is primarily inside each
individual man and woman—in the heart, conscience and the soul.
Institutions are but instruments, they are external to man. It is
man himself, it is his inner eye and the inner light that should
guide his actions. The moral uplift of the individual must therefore precede any moral improvement in the workings of institutions or society." This is a very important aspect to be stressed
upon in these days of crisis in character in our country. The
moral values require a critical reassessment and complete transformation of man is an urgent need. Practice of Rajyoga in
the light of Sahaj Marg will enable us to achieve this objective in

the social and political life as well.

.avoil.

Now coming to the spiritual field, we find the concept of goal of life varying from saint to saint, depending upon the level of consciousness he has reached. It is liberation from bondage, it may be termed 'Moksha' or 'Kaivalya' if a person cuts all the knots or 'granthis' that are causes for repeated births and deaths in this world. It is Realisation or 'Brahma Jnana' if he proceeds further in the path of Reality and finally becomes a 'Brahma Nishta', always merged in Reality.

It is remarkable to notice that all great spiritual teachers advocate speechless prayer of internal contemplation in internal solitude to remove the individual consciousness, cross into transcendental consciousness to become one with that Universal and Eternal spirit. All upanishads speak of it. All great seers stress on this path.

In this vast eternal cosmic wheel wherein all beings live and rest, this soul fancies in its own phantasy and flutters about so long as it thinks that it is different or separate from the Prime Mover. This illusion is removed only through meditation on that Great Self.

# ते ध्यानयोगानुगता अपश्यन् देवात्मशक्ति स्वगुर्गीनिरूढाम् ।

It should also be noted that almost all the great masters utilised the thought power in man, which is the basic principle of Rajyoga to gain communion with God.

Sage Patanjali is identified as the founder of the Yoga school of philosophy, especially Raj Yoga. Who was Patanjali? Unlike Buddha he turned from ordinary man. He sought illumination not by logic or moral precepts but by meditation and contemplation. But yoga as such was not an invention of Patanjali. In fact

it was much older than his time, I can say even as old as the famous Nachiketas of Kathopanishad.

मृत्युत्रोक्तां निकतोऽथ लब्ध्वा विद्यामेतां योगविधि च कृत्स्नम्

The whole system of yoga was imparted to Nachiketas by Lord of Death, Yama. Shri Babuji says in his book 'Efficacy of Raj Yoga' that "it was introduced by a great Rishi who lived seventy two generations prior to Raja Dasharath of the Surya Vansh." This Rishi was the one who was nearest to the 'CENTRE' swimming in the 'Central Region.' Who is this one great Rishi? Lord Krishna says in the 'Gita' that he revealed this yoga first to Vivaswan or Sun-God. Does it not appear contradictory, each one referring to different persons as the introducer of this yoga? But this doubt is dispelled when you come to know that all these three Yama, Surya and this great Rishi refer to the one and the same personality if you refer to that great Mantra in the Isavasya and Brihadaranyaka:

्रपूषन् एकर्षे यम सूर्यं प्राजापत्य व्यूह रश्मीन् समूह तेजः ।

This Pushan, this one great Rishi i. e. Ekarshi, Yama and Surya are all one and the same. What I wanted to say was that the great sage Patanjali codified the system of Rajyoga with its eight limbs or 'Ashtanga' to suit the needs of his time. People call this as Ashtanga yoga also.

We should not get this confused with Hatha yoga which is based on control of breath, as opposed to Rajyoga of Patanjali based on control of the mind. Hatha yoga tries to control mind. through control of breath while Raj yoga is the other way about. A Hatha yogi may develop great powers, a strong and healthy body, but this itself becomes a great weakness in him which





turns out to be an obstacle in his further march towards Reality. He develops attachment to his body and powers and side by side his ego and vanity also grow. It is extremely difficult for such a person to extricate himself from these self-created entanglements.

I may like to mention that Patanjali's yoga is nothing but voga of self-surrender. The very name Patanjali itself leads me to think like that. पतनं ग्रञ्जलिश्च यस्य करगौ सः पतञ्जलिः i. e. prostration and salutation are his means. This is what is called 'Sashtanga Namaskar', that is doing salutation with all the Ashta Angas or the eight limbs of the person and hence the name Ashtanga yoga is also significant in this respect. Patanjali yoga is पतनेन ग्रञ्जलिना च युज्यते ग्रनेन इति पातञ्जलयोग: i.e. uniting with God through self surrender. Nowhere Patanjali says that one should practise the eight Angas of yoga one after the other. It is a way of life according to him and one should practise 'Yama' and 'Nivama' in his everyday life; do asanas and controlling of of breath-'Pranayama'- to have a healthy body and a healthy mind: withdraw from those thoughts and activities that are impediments in the way towards spiritual progress; daily do meditation which will lead to Samadhi through concentration, and through Samadhi to illumination and liberation. He insists on everyday practice, continuous, unremitting practice, with great devotion to and faith in God. Devotion to God enlightens the soul and removes every obstacle. Lethargy, irregularity, doubt, pessimism, lack of enthusiasm, yearning for sensual pleasures, hallucination are the obstacles, and disappointment, nervousness, pain, fear, irregular breathing are the results. To destroy these, to overcome these one should meditate on God, the inner light in one's heart or one can meditate on saints who have attained desirelessness. When thus the mind is controlled, renunciation and desirelessness follow, resulting in illumination and liberation. "All desires are the aggregate result of ignorance and vanity. But desire for liberation is no desire; it is the affirmation of man's real nature." A yogi should renounce even his spiritual knowledge, as wordly power corrupts and spiritual power is more intoxicating.

Sage Patanjali in his aphorisms deals with various stages that one comes across while progressing in the path of yoga. This in short is the yoga of Patanjali.

This system of Rajyoga was modified and improved upon by various sages at different times to suit the needs of the people and their capacity.

Sahaj Marg is a modified system of Rajyoga, with a new technique of Pranahuti or Fransmission introduced. Like sage Patanjali, shri Ram Chandraji also is from among the common men. The same thought power, the kingly power in man is taken as the basic principle, which is to be utilised both by the Master or the Guide and by the Abhyasi or disciple, the former by transmission through his subtle will force and the latter by an iron will to practise cooperation, receive and preserve. Under the old systems of training one had to depend mainly on one's own efforts to control the inner instincts and desires which stood in the way. But under the Sahaj Marg system the path is made smooth and the aspirant progresses under the ever watchful eve of the guide who "removes the hinderances enveloping the different regions and puts him right on the path of Realisation." through transmission by his (guide's) will force. Necessary power and energy required for the spiritual uplift are also transmitted by him. In other words the disciple's case, as has been correctly expressed in the preface to the book 'Efficacy of Rajyoga' "is just like that

of a man who gets the accumulated wealth of his forefathers and becomes the master of innumerable millions in a moment. What remains for him to do is not to acquire but to preserve what has been bestowed upon him."

Two novel things that we find in Sahaj Marg system are, firstly the utilisation of the power of transmission by an able guide, by an able guide is meant the person who has attained a very high state of Realisation, who is ever in communion with the Sublime Reality, who knows the path in and out towards Realisation, and who is capable of taking an ardent disciple towards that Goal by utilising his Subtlest Will force, and secondly the discovery of a new Goal, by which I mean the 'Central Region.' The Master says that "we can reach there, even when having our bodies and can begin swimming like the liberated souls even in our life time.' He acknowledges that his Master, that is the Adi Guru of our Mission, whose birthday we are celebrating today, has made it not only accessible but also practicable through Sahaj Marg.

Master says 'consciousness' which abides in the Heart Region is not our goal, 'Potentiality' which is in the Mind Region and which creates consciousness is not our goal. 'Truth,' by which he means that which remains where matter ends is also not our goal. According to him Truth "carries with it the sense of something which is not there, and it is really the refuse of the condition described as 'Nothingness.' This is not to be confused with the 'Surya' of Budhism. So long as one does not cross the region of matter and consciousness, potentiality and truth, one is not even in sight of one's goal. Beyond this Region of truth, he says, there is what can be termed as 'Inactiveness' or 'Nothing' (for want of an expression), which is the "Truth Reality, pure and

simple, where from these other things have come.

It should be surprising to note that to cross the Heart and the Mind Regions, a man has to use the equipment of the heart and the mind itself, and even to go beyond. Such is the power of thought and such is the power of heart. The process of using thought and heart is called meditation.

In Sahaj Marg the heart is taken for meditation. Practically all the Upanishads speak of the heart as the place in the human body, where Brahman or God or Self resides. The Prasnopanishad speaks of the Atman residing in the heart which contains 101 major nadis or blood vessels, each one of which having a hundred smaller nadis, and again each of these smaller vessels having 2700 branching vessels.

हृदि ह्येष ग्रात्मा । अत्रैतदेकशतं नाडीनाम् तासां शतं शतं एकैकस्य द्वासप्तितः द्वासप्तिः प्रति शाखा नाडीसहस्त्राणि भवन्ति ।

The Mundakopanishad says the seven pranas, the seven flames, their sevenfold fuel and the seven oblations and these seven worlds in which the seven vital airs move, are all resting in the cave of the heart where the self resides.

सप्तप्रागाः प्रभवन्ति तस्मात्

सप्ताचिषः समिषः सप्त होमाः ।

सप्त इमे लोका येषु चरन्ति प्रागाः

गुहाशया निहिताः सप्त सप्तः ॥

The etymological explanation for हृदय is given in Chandogya as:

स वा एष ग्रात्मा हुदि तस्य एतदेव निरुक्तं हृद्ययमिति ( हृदि ग्रयं इति )

The self itself is called हृदय', as this one अय' is in the हृत्, in the heart.

A passage in Brihadaranyaka stresses the importance of meditating on heart, as sage Yajnavalkya tells Janaka Videha:

.

हृदयं वै ब्रह्मोत्यहृदयस्य हि कि स्यादित्यब्रवीत्। स वै नो ब्रूहि याज्ञवलक्य हृदयमेवायतनमाकाशः प्रतिष्ठा स्थितिरेनदुपासीत। हृदयं वै सम्राट् सर्वेषां भूतानामायतनं हृदयं वै सम्राट सर्वेषां भूतानां प्रतिष्ठा हृदयं वे सम्राट् सर्वोणि भूतानि प्रतिष्ठितानि भवन्ति हृदयं वे सम्राट् परमं ब्रह्म नैनं हृदयं जहाति सर्वाण्येनं भूतान्यत्रिरक्षन्ति देवो भूत्वा देवानप्येति य एवं विद्वानेनद्वास्ते।।

He says the heart is the abode of all things, support of all things as all things test in the heart. Verily the heart is the highest Brahman परमं बह्य and the heart never deserts a person नैनं जहाति, whom? — who knowing thus meditates on it as such-एवं विद्वान एनत् उपास्ते।

So besides the physiological importance, heart has its high relevance in spiritual field also. Like this we find dozens of passages in our scriptures emphasizing the importance of heart. When such prominence is given to the heart in Vedas and Upanishads, and even by Jesus Christ and Mohammad the prophet, it is not known why some teachers advocate meditating on other points in the body like the forehead, between the eye-brows etc. Meditation on heart appears to be the natural way and it is no wonder that in Sahaj Marg also heart is taken for meditation. Even sage Patanjali speaks of meditating on heart.

Now the mind is to exercise on heart. What is the exercise it should do? It should empty itself there. How?

त्रिरुन्ततं स्थाप्य समं शरीरं हृदीन्द्रियाणि मनसा संनिरुध्य।

By keeping the three parts of the body - the chest, neck and head-erect, sitting in a comfortable posture and drawing the

senses together with the help of the mind i.e. the thought power, into the heart by invoking the Divine Light that lies hidden in the heart. The intelligent seeker of the Divine should strive for Realisation, not by reflecting on too many words as it will be only tiring out the vocal organs but should reflect only on a very few words that bring home the identity of the Divine Light.

तमेव धीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत ब्रह्मगः।

नानुध्यायाद् बहूञ्छड्दान् वाचो विग्लापनं हि तत् ।। Herein lies the reason for a short prayer but pregnant with meaning. The prayer prescribed in Sahaj Marg really conforms to

Meditation is the foundation of spirituality. If we meditate having our real goal and means well defined as in our prayer we are sure to arrive at the destination. More so, and more quickly too will be our journey if it is done "under the guidance of one's Master who has attained perfection and has within him the capacity of transmission. Spiritual waves from him continue to flow into our heart," thus raising us to sublimity. But here once again I should stress on regular practice of meditation, as the Svetaswatara says—स्वदेहमर्गिण कृत्वा by making one's body the Arani stick, ध्यानिसम्यासात् देवं पश्येत् निग्डवत् one can by practising the drill of meditation see God like the hidden spark.

Just as sage Patanjali's Rajyoga is also yoga of self-surrender, in Sahaj Marg too a strong emphasis is laid on self-surrender to God or Divine Master, and constant Remembrance. There is no other way other than महाविश्वास or a great and unswerving faith, अविश्वास भक्ति or unbroken devotion and love, अनस्यविश्वा or constant remembrance and अपत्ति or absolute surrender to God or Divine Master to attain that complete oneness with that True Reality. This is real Aswamedha Sacrifice where the uncontroll-

5

this canon.

able 'Aswa' or energy and 'Medha' or intellect of this small self are controlled and offered at the altar of the Divine in the Yogagni in our heart; this is true performance of Rajasuya, this is true Vajapeya, this is Jyothishtoma and this is the great self-sacrifice or Yajna where one offers one's entire self as oblation in that 'Ekarshi' fire that is in one's heart. As said in Mundaka:

क्रियावन्तः श्रोत्रिया ब्रह्मनिष्ठाः

स्वयं जुह्वत एकि श्रद्धयन्तः।

Those who perform their daily practice of yoga, who are learned in what they should do and who are intent on Brahman offer their own selves with great faith in that Ekarshi Fire, which is nothing else than that fire of yoga in the heart.

वायुरनिलममृतं श्रथ इदं भस्मान्तं शरीरम्

When my body falls, reduced to ashes, may my vital force go to the Immortal cosmic vital force. भ्रों कता स्मर क्वतं-Oh deity of sacrifice remember my actions.

श्चम्ते नय सुपथा रावे श्चस्मान् विश्वानि देव वयुनानि विद्वान्। युयोध्यस्मज्जुहुराग्रामेनः भूयिष्ठां ते नम उक्ति विषेम।।

"Oh Fire, lead us along the safe auspicious path for the attainment of our goal. Thou art aware of all our mental states and shortcomings. Remove all our crooked evils. We offer thee our profuse prayers."

In this prayerful mood let us all seek the grace and blessings of our Revered Beloved Master, to attain that 'Real Goal of human life'



#### A NEW VISION

(G. Vijaya Ranga Chary, Hyderabad)

Irrespective of social trends and the call of demanding environments, Man has, through Ages, felt the urge to invoke a supreme force to help him face the challenges of life which he has called Samsara. So do some even in this Age of space known for its preponderance of hedonistic values. To these aspirants "Transience" is an obvious fact of life and "Release" therefrom a matter of deep urge from within.

However, so many ways are available and advertised, that one is perplexed and confused which one to choose. The tragedy is that those influential members of society who set the fashion for the day and to whom the less fortunate naturally look for guidance, have pretty little to offer in the forward direction. What then can bring succour to such seekers?

Frankly, the answer is to go on nursing the craving for 'that' which is not only capable of erasing the 'immediate' cares and crosses of life but also promises the Summum Bonum which is our insurance not only for the problems of this life but also of lives yet to come. If such urge is fed suitably and becomes the primary concern, time shall not be far when a Perfect Master would personally knock at the aspirant's door?

Who is a perfect Master? Certainly not he with a personal penchant to impress and boost his own position. This kind does not hold the golden key to the of the Ultimate. The Perfect Master may be as ordinary and simple as any one meeting the eye, but according to all Systems of mysticism, he is the one clothed with power to lift the aspirant upto the highest state, sometimes

with but a glance, and always when one surrenders to him with due faith. There is no mischance when the aspirant has the good fortune to contact such a great one.

Perhaps I had the seed of an urge I have tried to outline. Many were the fights I put up, may be vain-gloriously-in my struggle against injury to human dignity which was the dominant strain in me from adulthood. My very livelihood was often threatened, but through grace I was able to pull through somehow. Even my scant study of scriptures and contacts with certain holy men earned for me the odium of a 'Visionary'. But of what 'Vision'? None that I could gain advantage from.

Ċ

ئ

خ

I am a vagrant who would dare step in where, as the saying goes, angels fear to tread. I liked Swami Vivekananda for his daring question to his Master. Can you show God? I put a question similar to it, to a renowned Swamiji who was sweeping in the allegiance of the inteilligentia. He scoffed at me and the question and some of his adherents trounced me for the audacity. I did not feel at all scorched. Rather I continued the career of a tramp when by chance I met the PERSONALITY who was soliciting the prohibited question and assuring its fruition by simple methods. It was this assurance, the robust sense of optimism he breathed in his writings, and the wide canvas he has laid in the realm of spirituality, among other things, that decided me, in tearing off the role of a visionary. I saw in Him a new vision, a new hope, a new thrill and a new support.

I would like to state the contents of the new vision which, as I understand, Sahaj Marg has opened before me.

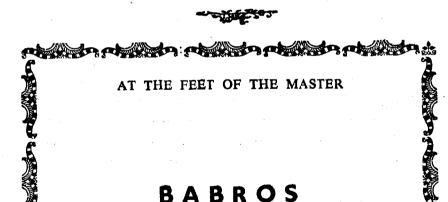
It is in perfect consonance with the underlying spirit of science and sense of adventure which stay at the core of modernity. There is firstly the Goal which stands at the highest mark ever entered in spirituality. There is the infallible instrument of Yogic transmission from the highest level, the very Ultimate. There is eschewal of all that have outlived their day: caste, creed, colour, status, prestige, ceremonial, fuss, fetish, ritual etc., fasting, abstaining, denying and other forms of injuring 'flesh' for benefit of 'Spirit'. There are many more subtle factors enumeration of which scope and space forbid.

The Vision is New because it offers the highest ever aspiration mankind has entertained through centuries of civilisation, and its fulfilment in the matter of one's own life time. It is New Vision because herein is the summit of relationship between 'means' and 'ends', not an insistence on the one or the other, which is outmoded; not of equality of attention to both which is good as it goes; not even as equation of both, which is excellent as scientific sense; but an identity of both which is the summit and therefore NEW.

This identity between object, the man, and subject, complete oneness with God, makes for a simple Sadhana the technique of which, at all levels, is to see Master in everything, feel Him at every throb of the heart, sense Him in every pore and nerve, remember Him at every thought, word and deed. One need not feel funny or intrigued at this, as may appear possible with the first impulse, but see the secret behind it as a working sadhana on the principle that identification with Master is identification with THAT, the Absolute, with which HE is always identified and in which HE is permanently settled. So, granted a perfect Master, there is nothing else for an aspirant to do, except to associate with Him, cooperate with Him to the best of his conscience, and attend to all work as if it is He in him who does every thing. In a word, the practicalisation of

the upanishadic word; Yad Bhavam Tad Bhavati.

I hug to myself this New Vision for a very personal reason. Having rubbed too much with life in a spirit of hard deserving for its gifts, I cease to deserve at all and pray for an absolute conferment. The New Vision is a new and supreme dispensation which is not only capable of saving the lowly and the lost but also delivering to the final point of Splendour those whose calls are piteous, artless and tearful alongside, of course, the deserving. For, has not the Master of New vision commanded associates of the Way to nurse the highest reach in human ascent and has not Voice Real spoken of the Divine personality in existence today who is ever for giving to all abhyasis the highest lift?



49, Linghi Chetty Street,

**MADRAS-1** 

# My personal observations on Master's ways

Dr. S. R. G. Muralidharam, M. V. Sc. (Tirupati), Izatnagar

Our divine Master, Sri Ram Chandraji of Shahjahanpur, U.P., is a supreme divine personality, who can not be estimated with the ordinary human vision. His personality can be visualised a little when an abhyasi is in deep devotion and in constant remembrance of Him.

I have been testing the efficacy of the Sahaj Marg system in a scientific way with the vision of a devoted abhyasi. Receiving transmission of divine power has become routine to me. In one sense, the power has become my constant companion and it keeps me aware of the presence of Master in me.

What is this transmission? Is it a product of imagination? What does it do? How does it work? Why do abhyasis commit mistakes in spite of the awareness of the working of the divine force?

According to late Dr. K. C. Varadachari, transmission is another name for Sahaj Marg. It is not imagination. It is an easing and soul elevating force that vibrates in the body with a characteristic rythm which can be felt almost physically by an abhyasi. Some abhyasis may develop muscular tremors as a result of the uncontrollable internal happiness derived from the action of the subtle force. Some abhyasis may not perceive the force physically because of its subtle nature. The force is transmitted into an abhyasi constantly by our Master from the Divine reserve force which is responsible for endless creation in the universe. It removes dirt, disease and samskaras from the

present embodied organism and prepares the abhyasi for higher spiritual evolution.

Dr. K. C. Varadachari has said that good and bad things that happen in life should be taken as the ways of Sadhana but not as the ways of life. Abhyasis may commit certain mistakes because the metamorphosis from human to divine nature does not generally happen overnight. However, the grace of Master can bring about the change overnight provided the abhyasi has strength to receive and live upto it. Secondly, a change that is brought about by a gradual process will have a lasting effect. Thirdly, the mistakes will act as eye openers. Fourthly, one must pass through the ordeals of life which are the result of previous samskaras. Lastly, the environment, the company, the attraction and the endless worldly aspirations definitely play a tremendous role until the abhyasi crosses from animal temptations to human ambitions and from spiritual aspiration to supreme reality. The bad effect of the outside factors and the previous samskaras will weaken when the intensity of awareness of the working of divine force becomes greater and greater. As a result of the awareness, an attitude of internal detachment develops. The development of internal detachment is essential to rise above the worldly aspirations and to start the real pilgrimage for the final goal (oneness with God). The supremacy and speciality of our Master is in the preparation of the abhyasi to the ultimate goal through the effect of the transmission. The transformed abhyasi is able to act as a divine dynamo to keep the machinery of society running in a divine way. Through the process of transmission the entire atmosphere becomes charged with divine power which helps humanity to live in a divine way.

The effect of Pranahuti on the individual in particular and humanity in general is much more than the establishment of "Kingdom of heaven on earth" promised by the earlier prophets. The prophets promised, but they could hardly bring in even a little peace. Inspite of the tremendous efforts of all the religions, hatred and animal passion are reigning the world. Why? What is wrong? Probably the answer is with the present special personality who is working above religious dogmas, for the spiritual uplift of humanity through the special effect of pranahuti.

O

0

0

Master not only revives the dormant divine force in the heart but he introduces the divine light also into the heart as an eternal tracer or as an indicator of the spiritual progress in an abhyasi. The spiritual advancement in an abhyasi is measured by the movement of the light from knot to knot. The movement of light starts, when the real spiritual Voyage commences after the preliminary preparation has been completed by the transmission. The movement of divine light from knot to knot and beyond the knots goes on, until the ultimate goal is reached. This is very difficult work and Master alone can take up the entire responsibility of taking an abhyasi on such a journey.

I always found the light in the heart region as a diffuse bright light; a few times in different shades. The same kind of light was observed at other knots in the Chest region and forehead. I never saw light in the form of a flame or as a spark except when imagined. And I could not locate the knots with pin point accuracy. I had a few unexpected visions followed by the appearance of bright light both during meditation and in the waking state. Once I saw a few Avatars passing in the traditional style, while I was following the light at forehead. Another time I saw a few saints individually in meditative mood, when

I was following the light in the Chest region. Many a time many worldly elements also passed through perhaps as an immediate projection of my thoughts. Once I woke up a little late in the morning. Though there was bright sunlight, when I opened my eyes I saw the blue sky with stars. Getting the feeling of being lifted up, and feeling of lightness during meditation and in the waking state are constant observations. Visions are a few wayside things that Master shows us on our march towards the Ultimate, so that we may not get tired or diverted away from our long spiritual journey.

Ġ

0

When an abhyasi enjoys the regular transmission, vision etc. why should he struggle with the day-to-day worldly life? Master's aim is to divinize every individual in a natural way and to allow the physical body to carry on its normal duties till the individual is fully prepared for the final plunge into the Ocean of Bliss. The day-to-day worldly struggles should be considered as penances for the spiritual growth of the abhyasi. Signs of spiritual progress should not be taken as a special grant for holidaying or for developing egoistic tendencies. In fact, a regular abhyasi does his normal work more effectively and efficiently without wasting time in struggles, miseries, etc. because of the strength and the difference of outlook he derives from the divine force working in him.

My observations in the immediate presence of our Master are interesting. Once there was some talk about how some of his predictions had already come true. During that conversation I wanted to ask Master about Bahin Kasturi ji's predictions, but before I asked the Question (i.e. while the thought was still passing in my mind), Master himself narrated how the details of her readings of the description of the moon had been

verified by the Cosmonauts descriptions etc.

One day Master was offering Prasad to Grand Master. I too sat in meditation with him. Ten minutes later advancing my palms in the offering mood, I opened my eyes. Just then Master also stopped meditation and asked me to take the prasadam. In this instance, I had stopped meditation along with Master without receiving any oral instructions. Is it not an instance of passing of silent inner Command?

Our Master is above ordinary social and religious customs which change from time to time and from place to place. He advocates moderation in every walk of life. His system is open to all people. His work starts in the spiritual plane and ends in reality.

Pranahuti, cleansing the system, removal of complexities from knots and helping in the final merging in God are our Master's specializations in the science of reality.

#### O, Master!

You are the source of divine power
Yet you live in a simple human cover
You know every aspect of reality
Yet you live in near - anonymity
You dwell always in all abhyasis
Yet you lead the life of a samsaree
You have opened the door of reality to every one
Yet you do not claim superiority over any one
We have no power to test YOUR authority
Except with the vision bestowed by YOUR divinity
We believe in the speciality of YOUR personality
Kindly take the entire humanity to eternal reality.

OM TAT SAT

# Sahaj Marg Catechism--Answers to Questions (Series 2)

1. What is the aim (Goal) of sadhana under Sahaj Marg?

Ans:- The aim of sadhana under Sahaj Marg is the attainment of the Ultimate in the shortest possible time in this very life.

2. What are the means by which to achieve the Goal?

Ans:- 1 The method is meditation which when practised with sincerity, devotion, faith and regularity brings about a state of constant remembrance in which the awareness of the presence of the Divine in one's own self is ever present.

- 2 Assiduousness, development of love and devotion to Master with consequent increase of Faith in Him.
- 3 Making every effort to regularise and lead one's life so as to be in consonance with the Ten Commandments of Sahaj Marg.
  - 4 Maintenance of the Fixed Goal for ever in front of one.
- 3. Are there any 'dos' and 'donts' to be observed?

Ans:— There is no rigid code of 'dos' and 'donts' in Sahaj Marg. The former are mostly contained in the Ten Commandments. The best thing to do is to think that every thought, act is that of the Master, so that all unnecessary thoughts and acts drop off in due course. There is therefore no tension, strain or conflict in renouncing unnecessary thoughts which is normally under other. Sonditions.

4. How can spiritual sadhana be integrated into one's own pattern of living?

Ans:- In actual practice, most abhyasis tend to confine sadhana to the stipulated times and forget the need for the

constant thought of the Divine during the rest of the waking hours.

Ò

Ω

In Sahaj Marg, meditation is a discipline practised at stated hours with the sole purpose of slowly and gradually passing into a state of meditation during the entire duration so that finally the gaps between the prescribed meditative hours get closed. It does not matter in that condition whether the abhaysi is actually meditating or not in the understood sense of the term. His condition of being will be that achieved during meditation. This would amount to the achievement of the state of constant remembrance during which one passes into the status of being an instrument in the Master's hand and ceases to live for himself or by himself, and has thus achieved complete Surrender to the Ultimate Will. This would also mean in practice the identity of one's self with the Master's Self.



WITH BEST COMPLIMENTS FROM

#### M.L. GULATI

Transporter, Clearing & Forwarding AGENTS,

過ぎられる。例では一般では、

30/40, RAJINDER NAGAR, NEW DELHI-60 Phone:-582184

#### **APPEAL**

"In order to commemorate the services that Dr. K. C. Varadachari has rendered to the Mission, it has been decided to build and equip a library at Tirupati within the Mission's premises, to be known as "Dr. K. C. VARADACHARI MEMO-RIAL LIBRARY." Dr. K. C. Varadachari's sons have offered to gift his specialised and valuable collection of books to this library and our Revered Master has graciously accepted this gift.

Donations are requested to construct the building and equip the library, and all are requested to hand-over their donations either to the preceptors-in-charge of their Centres, or direct to the Secretary at the undermentioned address:—

> P. Rajagopalachari, Secretary, Shri Ram Chandra Mission, "Gayathri" 11-E, North Street,

Sriram Nagar, Madras-18.

Donations may kindly be sent by Demand Draft payable on any bank at Madras made out in favour of SHRI RAM CHANDRA MISSION.

Donations in the form of books will also be welcome. With best wishes,

Yours,
In the service of the Master,
Sd. Parthasarathi
(P. Rajagopalachari)
Secretary

# उजाला श्रीर श्रंधेरा

( श्री राम चन्द्र जी, ग्रध्यक्ष श्री राम चन्द्र मिशन )

श्रंधेरा था। फिर उजाला भी शुरू हुआ। तब हमारी देखते की ग्रादत हुई। बीनाई (हुव्टि-शक्ति) हमारे साथ श्रवश्य थी। देखते देखते हम उजाले में फैल पड़े। मुग्रामला चमकीला था, दिल लुभाने लगा। चमत्कार और रोशनी का अन्दाजा दिल को मरगूब (व्चिकर) हुआ फिर क्या था—हर चीज हम देखते लगे; ग्रीर रग़बत (व्चि, लगाव) का बीज तो पड़ ही गया था। लहू व लग्नब (नक्त भीर मज्जा)—खेल कूद और दिल बहलाव की सूरतें हम ने ग्रव्हितयार कर (श्रपना) ही ली। माया की भीनी हालत से हम उस की ठोस हालत में ग्रा ही गये।

माया में एक विचिन्न बात है कि जो उस की ठोस हालत है वह हमें भीनी मालूम होती है और जो भीनी है वह ठोस; और यही उस बाजीगरी का पेच है, जो अक्ल (बुद्धि) पर पत्थर डाल देती है। एक के स्थान पर दो दिखाई देते हैं, और फिर बेशुमार (अनिगनत) और यह चमत्कार इतना अच्छा लगता है कि उस से सेरी (तुष्टि) नहीं होती। मुद्दों गुजर जाती हैं, शताब्दियाँ बीत जाती हैं, किन्तु हम अपनी दिल बहलाव की सूरत से नहीं गुजरते। किन्तु जब कभी कुदरते कामिला (सर्वशक्तिमान प्रकृति) मौजजान (प्रवाहमान, उफनाई हुई) होती है, तौ हम में कुछ रमक उस से ऊपर वाली हालत की भी आ जाती है।

यदि अभ्यासी की तबीयत सादिक (सच्ची, असली) बन चुकी है, तो वह (रमक) ऐसी खुशबू है कि बाग तक पहुंचा कर फूल का नज्जारा (हश्य) सामने ले आती है। जब यह चीज है तो फिर बुलबुल ही बन कर चहचहाने से लुत्फ़ो-सुरूर (आनन्द और मस्ती) शुरू होती है।

, ग्राप कहेंगे कि जिस की बू (गन्ध) थी, वह चीज सामने है - फिर बुलबुल बनकर दूसरों की निगाह में हजार दास्तान (चर्चा का विषय) बनने की क्या जंकरत है। मैं जवाब में यही कहूँगा कि बिना उसके बने हुए फूल के करीब तरीं (सिन्किट) हो ही नहीं सकते। ग्रौर यह चहचहाट वही टीस, जिस को ग्रापने छात में लिखा है कि एकाध सेकेण्ड के लिए ग्रा जाती है। मतलब यह है कि टीस है जरूर, ख्वाह (चाहे) वह लम्हा भर के लिये ही क्यों न हो। यदि कहीं, ईश्वर न करे, यह जाती रहे तो फिर क्या है - मकसद (उद्देश्य) जिस के लिए हम

(बुलबुल) बने हैं, हल नहीं होता। ग्रतः शुक्र है कि यह चीजा ग्राप में मौजूद है। हर अभ्यासी को इस चीज में हिस्सा लेना चाहिए, यदि वह ग्राला तरक्की (ऊंची प्रगति) करना चाहे। ग्रीर यह वेद की मजहूल ( मूर्खतापूर्गा) सूरत सिर्फ उन्हीं लोगों के लिए रहने दीजिए, जो सिर्फ उसी के हक़दार (ग्रिधकारी) हैं।

श्रव ग्राप ने जो ग्रंधेरे की बात चीत उजाले में की है, उस का जवाब यह है कि जब ग्राप उजाला देख कर उजाले में मसरूफ़ (व्याहृत) हुए, जो ग्रंधेरे के बाद था, तो वह मसरूफियत ऐसी गई जैसे थियटर के पर्दों के नक्शोनिगार (बेल बूटे) भ्राग लगने से सब दूर हो जाते हैं। श्रव फिर उस ग्राग लगने के धुयें घार शक्त को देखने लगे। मगर ग्राप उस शक्त से गुजर चुके हैं। ग्रव क्या है ? वह ग्रंधेरा जो रोजे-ग्रजल (ग्रादि सृष्टि) से ग्रुरू था, उस में ग्रव ग्राप मौजूद हैं। ग्रंधेरा क्या है ? दूसरे मानों (ग्रथों) में Infinity (ग्रनन्तता) का मक्षर (हश्य), जिस की इन्तहा (समाप्ति) नहीं। ग्रतः ग्राप जितना बढ़ेगे, ग्रव यही चीज़ नज़र में ग्रायेगी। मगर एक बात लिखता हूँ। चमगादड़ को ग्रंधेरे में भी दिखाई देता है, मगर हम ग्राप नहीं देख सकते। इस से यह सिद्ध होता है कि वह ग्रांख भी हमें पैदा करनी चाहिए, ताकि हम ग्रंधेरे में भी देख सकें, ग्रर्थात् माही (भौतिक) ग्रांख जब जाती रहती है, तब रहानी (ग्रात्मिक) ग्रांख खुलती है, यानी जब दुनिया के देखने की ताक़त हम मग्रादूम (क्षीग्र) कर लेते हैं, तब ग्रसली ग्रांख खुलती है जिससे हक़ीक़त (ग्रसलियत) बेनकाब (ग्रकट) होती है।

Devotion (भक्ति, मानसिक लगाव) की हर जगह जरूरत है। बस यही चीज इस बीनाई (हिष्ट-शक्ति) को भी पैदा कर देती है। मगर वह Devotion इस शक्ल में नहीं रहता, कि जहाँ मैं ग्रौर तू हैं। उस की शक्ल भी बदली हुई होती है। जब ऐसी बीनाई हम में ग्राती है, तो लाजिम है कि ग्र घेरा ग्र घेरा नहीं रहता। मगर याद रहे कि इस बीनाई में भलक उस चीज की होती है, जो ग्रांधेरे ग्रौर उजाले से परे है। गुजरते गुजरते यह चीज भी ग्राती है कि यह बे पायाँ किनार (सीमा हीन) ग्रांधेरा भी उस जगह पर खड़। कर देता है, जहां पर दूसरे लफ्जों (शब्दों) में समभने के लिए ग्रांधेरे की भी जान है ग्रौर यह चीज गालिबन (सम्भवतः) पहली Ring of Light (प्रकाश-बृत) से ग्रुरू होती है; ग्रौर उसको न ग्राप ग्रांधेरा कह सकते हैं ग्रौर न उजाला, बल्क कुछ Dawn (प्रभात, उषा) से उस की मुशाबेहत (समता) है।

-एक अभ्यासी को लिखे गये पत्र से उद्धृत

# क़ सी दा

### परम पूज्य श्रेदय बाबू जी महाराज की तिहत्तरवीं वर्ष गाँठ पर

[श्री स्रो३म प्रकाश ]

गुलसिताने मारफ़त में बागबाने मारफ़त। तेरी ग्रामद से बढ़ी है ग्राज शाने मारफ़त।।

ħ

O

मुद्दतों से तुभको पाने के लिए बेताब थे। सरणमीने मारफत ग्रीर ग्रासमाने मारफत ॥

हर सुबह मशरिक से तेरी जुस्तजू में आफ़ताब। दूंडता फिरता रहा कौनो -- मकाने मारफ़त ॥

> शाम से ही ग्रासमाँ पर चाँद तारों के हुजूम। ताकते थे ग्रामदे नौ तर्जुमाने मारफत।।

मारफ़त सिमटी हुई तारीकियों में कैंद थी। हु हुने वालों को क्या मिलता निशाने मारफ़त ।।

दिल तड़पते - द्वटते - घुटते - फ़ना होते रहे। हाथ मलते ही रहे पीरे मुग़ाने मारफ़त ।।

थी तो लाखों साल से तेरी श्रदम मौजूदगी। हाथ में कुदरत के लेकिन थी कमाने मारफ़त ।।

> म्रब तेरे फैजो करम से तेरे साथे के तले। फूलते फलते हैं लाखों ग्राशिकाने मारफ़त।।

हम तेरे बच्चे दुग्ना करते हैं मालिक हो कबूल। हश्च तक कायम रहे यह पासबाने मारफ़त।।



# नैतिक जीवन श्रीर श्राध्यात्मिकता

[ सुश्री केसर चतुर्वेदी एम०ए०एल०टी०, मोदीनगर ]

श्रादि काल से ही मानव के जीवन की श्राघारशिला नैतिकता रही है। सम्यता व संस्कृति की पोषक नैतिकता ही मानी गई है। जीवन के प्रति पग पर मानव को यह सिखलाया जाता है कि जीवन में नैतिकता का महान महत्व है। नैतिकता के बिना जीवन सूना श्रीर श्रध्यरा है। परन्तु जिस नैतिकता की जीवन में प्रतिपल दुहाई दी जाती है उसका श्रथ क्या है? 'नैतिक' शब्द की ब्युत्पत्ति 'नीति' से हुई है श्रतः नैतिक जीवन का श्रथं है — ऐसा जीवन जो प्रतिक्षण नीति से बंधा हुश्रा व नीति से संचालित हो। नीति का तात्पर्य है धर्म के श्रनुसार चलने का ढंग। जिस प्रकार के जीवन की ब्याख्या वेद—वेदांगों में ऋषियों द्वारा की गई है वह है धर्म के श्रनुसार चलने का ढंग। धर्मानुसार जीवन के प्रत्येक पहलू में श्राचरण करने का ही नाम नैतिक जीवन है।

अब पश्न यह है कि नैतिकता को ही जीवन की ग्राधार शिला, जीवन का भव्यतम् रूप क्यों माना गया है? उत्तर ग्रित सरल है। घमं के ग्रनुसार ग्राचरण करने से ही मानव सचा मानव बन सकता है। सदाचरण ही मनुष्य के रक्त की एक-एक बून्द को ग्रुद्ध कर सकता है। ग्रतः ग्रुद्ध ग्राघरण मनुष्य के भीतर ग्रान्दोलित दानव का शमन कर उसे एक मात्र मानव बनने में सहायता करता है। जिस प्रकार दीपक को प्रज्ज्वित रखने के लिए स्नेह की ग्रावश्यकता है; स्नेह ग्रीर वितका-दोनों ही प्रकाश को स्थिर रखने के लिए ग्रानिवार्य है-एक के ग्रभाव में दूसरा प्रकाश को स्थिर रखने में ग्रसमर्थ रहता है; उसी प्रकार ग्रुद्ध ग्रावरण के ग्रभाव में मानव के भीतर की पशुता कभी भी विनष्ट नहीं हो सकती। ग्रतः मानव को ग्रुद्धतम मानव बनाने के लिए सदाचरण की नितान्त ग्रावश्यकता है।

सदाचरए के लिए कुछ विशिष्ट तत्वों के विवद्ध न की आवश्यकता होती है। सर्व प्रथम तो जीवन के लिए एक निश्चित घ्येय हो और उसी की प्राप्ति ही जीवन का एक मात्र लक्ष्य हो। द्वितीय बात यह है कि जीवन के प्रत्येक पर पर सत्यता व ईमानदारी — वाह्य व आँतरिक — आवश्यक है। तीसरी आवश्यकता

है कठिन परिश्रम और दृढ लगन की जिससे कर्तव्यों का प्रतिपालन भली प्रहार हो सके । इसके ग्रतिरिक्त कष्ट-सिह्ध्याता, परोपकार व समान दृष्टि भी नैतिक जीवन के लिये सुदृढ़ स्तम्भ की भाँति हैं। ताल्पर्य यह है कि समस्त गूणों का पूर्ण विकास ही नैतिकता की संज्ञा पाता है।

Ŋ.

O

3

श्रब देखना यह है कि नैतिक जीवन व ग्राघ्यात्मिकता में परस्पर क्या सम्बन्ध है ? वे किन अंशों में एक तथा किन पहलुओं में भिन्न है ? क्या एक के बिना दूसरे का ग्रस्तित्व संभव है ? इन समस्त प्रश्नों का उत्तर एक ही है कि नैतिकता व ग्राध्यात्मिकता दोनों ही एक-दूसरे के पूरक हैं। जिसमें नैतिकता का पूर्ण विकास हो चुका है वह ग्राध्यारिमकता से शुन्य हो यह सम्भव ही नहीं हो सकता ग्रीर जो जीवन ग्राध्यामिकता से पूर्ण है वह स्वतः ही नैतिक होगा। इस गहन सम्बन्ध का कारए। क्या है ? कारए। स्पष्ट है कि ईश्वर निराकार-साकार से परे है ग्रतः उसे प्राप्त करने के लिए मानव को गुणों के विकास की उस सीमा पर पहुंच जाना होगा जहाँ वह गुएों के ग्रस्तित्व से ग्रनभिज्ञ हो जाये ग्रीर यह तभी सम्भव हो सकता है जब उसके रक्त की एक-एक बूंद इस प्रकार समाहित हो जाये कि वे उससे (व्यक्ति से) भिन्न प्रतीत न हों। वे इतने स्वाभा-विक हो जायें कि उनका होना भी व्यक्ति को स्वप्न में भी अनुभव न हो, तभी नैतिकता का सहज व स्वाभाविक रूप मानव में उतर सकता है।

इस सहजता को प्राप्त करने के लिए ग्राध्यादिमकता की ग्रनिवार्य ग्रावश्य-कता है। गुर्गो को उनके वास्तविक रूप में स्व-परिश्रम से ग्रजित करना ग्रति कठिन है। वैसे तो पर्याप्त मात्रा में ग्रम्यास से गुणों का वर्द्ध न किया जा सकता है ग्रीर किया जाता है परन्त पर्याप्त प्रयास करने पर भी यह नहीं कहा जा सकता कि उनका प्रकृत रूप अभ्यास से आ जायेगा। यह तो निविवाद सत्य है कि गुर्गों का पूर्ण निखार ग्राध्यात्मिकता के बिना प्राप्त नहीं किया जा सकता। बिना ईश्वर की सहायता के उसके द्वारा प्रदत्त गूर्णों की पूर्णता नहीं प्राप्त 🖷 जा सकती। सहज मार्ग की थह विशिष्टता है कि सद्गृरु की महती कृपा से मानव के अन्तर्निहित प्रत्येक गूरा का विकास पूर्ण स्वाभाविकता के साथ होता चलता है। मानव-मन प्राणाहुति से ज्यों-ज्यों शुद्ध होता जाता है त्यों-त्यों उसमें प्रसुप्त गुराराशि का विकास होता जाता है। सहज मार्ग साधना की य सुन्दरता है कि वह गुर्गों को इस प्रकार से विकसित करती है कि वे अपने सम रूप में (moderate form) में ग्रा जाते हैं जो उनका प्रकृत रूप है। जब गुएा ग्रपने

वास्तविक रूप में ग्राने लगते हैं तो मानव के वाह्य व्यवहार में सतत् परिवर्तन माता जाता है। क्रोध लोभ, मोह, मद तथा मत्सर म्रादि दुर्वासनाम्रों का निखरा हमा, साफ-सूथरा रूप व्यक्ति में जागत हो उठता है जो व्यक्ति को कभी भी धोखा नहीं दे सकता ग्रीर न हानि पहुँचा सकता है। जब न्यक्ति की यह स्थिति हो जाती है तभी वह गुणों से ऊपर उठ कर ईश्वरत्व को प्राप्त होने लगता है; तभी भ्राध्यात्मिकता व नैतिक जीवन का गहन सम्बन्ध स्थापित हो जाता है।

सहज मार्ग साधना को अपनाने वाले अभ्यासी को गूगों के विकास के लिए ग्रम्यास नहीं करना पड़ता वरन् वह स्वयमेव ही ग्रपने भव्यतम रूप में शनैः शनैः ग्रा जाते हैं। साथ ही ग्रम्यासी जब इनको निखारने का प्रयास नहीं करता है तो इनके विकसित हो जाने पर भी वह इस श्रोर से श्रनभिज्ञ रहता है परन्तु उसका व्यवहार पूर्णरीत्या उचित होता है। वह कभी भी, कोई भी त्रृटिपूर्ण ग्राचरण नहीं कर सकता। इस प्रकार गुर्णों के पूर्ण विकास हो जाने पर मनुष्य में ग्राध्यात्मिकता का प्रादुर्भाव स्वतः ही होता चलता है ग्रौर मानव पूर्ण ईश्वरत्व घारण कर ग्रपना व जगत का कल्याण करता है।

# である。

At the Holy Feet of the Master

# The Utility Enterprises

( Paper Converters, Stationers, Printers & Publishers ) 20, Baker Street,

MADRAS-1.

Phone : CARE 27920

## मु क्त क

(श्री वासुदेव सिंह ग्रमेठी)

पन्थ ग्रनजान है, तम से घिर जाता हूँ,
पैरों में शक्ति नहीं, चलकर गिर जाता हूँ।
मन भी तो साथ नहीं देता है दुदिन में,
इसकी पागलता से, तुमसे फिर जाता हूँ।

ø

तुम हो प्रकाश निर्मल, मैं तो ग्रंघियारा हुँ, उठता विचार भीतर, जैसे वे सहारा हूँ। किन्तु विभा की एक क्षीगा रेखा ग्रन्तर में, कहती है पतित हूँ, फिर भी तुम्हारा हूँ।

बहुत म्नसहायों को, तुमने सहारा दिया,
मृत प्राय जीवन को, जीवन का नारा दिया।
घरती का बनजारा, भटक रहा सागर में,
प्यासा है प्राकृल है क्योंकि जल खारा दिया।

माना मैं पितित हूँ, तुम तो पितित पावन हो,
माना मैं मरुस्थल हूँ,-प्रियतम तुम सावन हो।
स्नेहिल समीर के शीतल भकोरे सेमन को समभा दो प्रभु, जग के समभावन हो।

द्वेष एक दोष ग्रीर राग केवल भ्रान्ति है, दोनों के उपशम के मार्ग पर शान्ति है। ऐसा सुनता हूँ ! पर ग्राह्य हो पाता नहीं, क्योंकि चित्त चंचल, ग्रीर ग्रंतर में ग्रशान्ति है।

1

# बे चै नी

(श्री रमापति डींगर, सीतापुर)

इस युग में सभी बेचैन दिखाई पड़ते हैं, कोई किसी वस्तु के लिये तो कोई अन्य किसी वस्तु के लिए। जहाँ तक मन और बुद्धि की पहुँच है, लोग भाँति-भांति की चीजों की प्राप्ति हेतु अयक परिश्रम करते देखे जाते हैं किन्तु उन्हें प्राप्त करने पर अन्य किसी अधिक अच्छी वस्तु की पाने की लालसा में बेचैन हो उठते हैं। चारों और खींचतान, चढ़ा—उपरी, ऊहा—पोह का वातावरण और उसमें सिसकते चिल्लाते, निरन्तर दौड़ते ईर्णा—द्वेष से जर्जर, श्रम—श्लय अर्द्ध-विक्षिण्त अथवा पागल जैसे प्राणी एक दूसरे को गिरा कर उनके जीवित अथवा मृत शरीरों पर पाँव रख कर आगे बढ़ते हुए अथवा बढ़ने की इच्छा रखते हुए देखे जाते हैं। नई सभ्यता के विकास और इस ताण्डव नृत्य में कोई अन्तर नहीं है।

दूसरी और कुछ वह लोग भी हैं जो अपने दुःख को भूल चुके हैं और इस तड़पती—कराहती मानवता के समस्त दुःख को अपने विशाल मन में समेटे, श्वानमृत्यु मर रही मानवता के उत्थान एवं अभ्युदय की चिन्ता से प्रस्त, लोक संग्रह की भावना से उत्पीड़ित, भीतर ही भीतर कातर हुए प्रत्येक पल बेचेन रहते हैं। एक बन्द चिमनी, एक प्रसुप्त ज्वालामुखी की भाँति उनके अन्तर में घषकती हुई आग को कोई नहीं देख पाता। पहली श्रेगी के लोगों को अपने अतिरिक्त दूसरे के उज्जीवन की चिन्ता नहीं और दूसरी श्रेगी के लोग अपने को भुला कर दूसरों के लिये मर रहे हैं।

पहली श्रेणी की बेचैनी भौतिक भावनाओं से प्रेरित होती है श्रौर दूसरी का मूल श्राध्यात्मिकता में होता है। जब एक बढ़ती है तो दूसरी स्वाभाविक रूप से बढ़ने लगती है। यही कारण है कि इस घरती पर जब जब पहली श्रेणी की बेचैनी बहुत बढ़ी है तो कोई न कोई विभूति दूसरी श्रेणी की श्रपरिसीम बेचैनी लेकर श्राई श्रौर एक सीमा तक पहली बेचैनी को समाप्त करने में सफल भी हुई।

श्राज की बेचैनी की सार्वभौमिकता से इन्कार नहीं किया जा सकता। यह बेचैनी सम्भवतः बीते युगों की बेचैनी से कई गुना श्रिषक बढ़ी हुई है। स्वभा- विक है कि इस युग में दूसरे प्रकार की बेचैनी भी उसी श्रनुपात में बढ़ी हुई मिलेगी।

यदि हम थोड़ा ध्यान दें तो हम यह पायेंगे कि उपरोक्त दोनों प्रकार की बेचैनी के भी दो दो ग्रलग—ग्रलग विभाजन हैं। व्यक्तिगत बेचैनी से दुखी लोगों में एक ग्रोर तो वह लोग ग्राते हैं जो भौतिक सुखों के प्राप्त न होने से बेचैन हैं किन्तु दूसरी ग्रोर वह लोग ग्राते हैं जो ईश्वर—साक्षात्कार न होने ग्रथवा चरम लक्ष्य की प्राप्त न होने से उद्धिग्न हैं। दूसरी श्रीणी के बेचैनों में एक ग्रोर वह लोग होते हैं जो समस्त मानवता के उद्धार में प्रयत्नशील हैं ग्रीर दूसरी ग्रोर वह हैं जो मानव के साथ समस्त जड़ जगम को भी एक नया जीवन प्रदान करना चाहते हैं ग्रथवा मानव की चेतनता के साथ प्रकृति को भी मूत्र चेतना में डुशो देना चाहते हैं।

ø

Ċą.

Ò

यदि हम ग्रीर ध्यान दें तो वस्तुत: बेचैनी के इन ब्यष्टि एवं समष्टि रूपों में कोई विशेष ग्रन्तर नहीं हैं। उदाहरएा के लिये एक व्यक्ति ग्रपनी किसी एक विशेष भावना से प्रेरित हो कर बेचैन हो उठता है। उस समय उसकी उस दशा के प्रत्यक्षीकरएा में उसके बहुत से ग्रंग सहायक होते हैं ग्रीर उसकी उस दशा से प्रभावित भी होते हैं। जब उस दशा का नाश होता है तो सभी की मुक्ति होती है। हमारा शरीर ब्रह्माण्ड का रूप है। यह एक सीमा तक ब्रह्माण्ड की समस्त शक्तियों से भरपूर है। जब हम किसी एक भावना वश दुख ग्रथवा सुख भोगते हैं तो हम ग्रजाने ही ग्रपने शरीर के बहुत से ग्रगों को तदनुकूल वतावरएा प्रदान करते हैं। इस प्रकार हमारा इकाई के लिये किया गया प्रत्येक क्रम पूरे समाज को प्रच्छन्न रूप से प्रभावित करता रहता है। दूसरे शब्दों में हमारी बेचैनी पूरी मानव जाति को बेचैन करने में समर्थ है।

इससे यह सिद्ध होता है कि यदि हम चाहें तो अपनी बेचैनी का नाश करके मानव जाति की बेचैनी को थोड़ा बहुत कम कर सकते हैं। और यदि हम मानव जाति अथवा सभी प्राश्मियों की बेचैनी को दूर करने के लिये ही बेचैन हो उठें तो कहना ही क्या है। हमारी भावना का सर्वव्यापी प्रभाव क्या नहीं कर सकेगा।

हम क्यों बेचैन हो उठते हैं ? प्रथम हम किसी आवश्यकता की पूर्ति की इच्छा करते हैं और जब उसकी पूर्ति के लिए किये गये प्रयत्न सफल नहीं होते तो हम उद्विग्न हो उठते हैं और अनेक प्रकार के प्रयत्न भी असफल रहने पर हम बेचैन हो उठते हैं। अर्थात् लक्ष्य की प्राप्ति न होना ही बेचैनी का कारएा होता है, चाहे वह भौतिक जगत की आधार भूमि पर हो चाहे आध्मात्मक। दूसरे शब्दों में जब हम किसी वस्तु की कामना करते हैं तो हमारा मानसिक समन्वय उससे स्थापित हो जाता है और जब हमको उसकी प्राप्त से निराशा होने लगती है तो विच्छेद सा होने लगता है और वह बिलगाव कष्टप्रद होता है। इसे इस प्रकार भी समक्का जा सकता है कि लक्ष्य से विलगाव ही बेचैनी का मुख्य कारण है किन्तु अधिकतर हम वास्तविक लक्ष्य से अनिभिज्ञ बने रहते हैं और अन्य प्रकार के लगाव उत्पन्न करके अथवा करने के प्रयास के फलस्वरूप विच्छेद के कष्ट को सहते रहते हैं। मानव के वास्तविक लक्ष्य से सभी लोग किसी न किसी अंश में परिचित हैं। उसे ही ईश्वर, ब्रह्मा, मूल-भूमि आदि अनेक नामों से पुकारा जाता है। वस्तुतः उसी आदि-दशा से विच्छेद हमारी वास्तविक वेचैनी का कारण होता है।

तूफान किसे कहते हें ? ज्वाला क्या है ? जब हवा में तेजी बढ़ जाती है अथवा चिनगारियाँ एकत्रित हो जाती हैं तभी तूफान आते हैं अथवा ज्वाला घषक उठती है। इसी प्रकार जब मानव की मूल एवं वास्तविक स्थिति में कभी कोई और कभी कोई भावना बलवती होकर सर उठाती है तभी असन्तुलन उत्पन्न होता है और आदमी बेवैन हो उठता है। हमें इसे बचाने हेतु सदा सतंक रहना ही पड़ेगा।

यहाँ जिस मूलभूत बेचैनी पर विचार ग्रभीष्ट है वह ग्राध्यात्मिक संसार से सम्बन्धित है। प्राय: देखा गया है कि प्रत्येक संत का ईश्वरानुभूति से पूर्व बड़ी बेचैनी से सामना हुन्ना है। उनकी इस दशा का ग्रध्ययन हमारे विचारों को किसी विद्या में मोड़ देने हेतु बड़ा ही ग्रावश्यक है। नारद ईश्वर के विस्मरण मात्र को 'परम व्याकुलता' मानते हैं। नारद की भाँति ही सहज मार्ग के संस्थापक श्री बाबू जी कहते हैं कि "उसकी" याद भूलने पर ऐसा कष्ट होता है कि ग्रादमी उस कष्ट से मृत्यु को श्री यस्कर समभने लगता है। ऐसा क्यों है वास्तव में बेचैनी का वास्तविक रूप ग्रीर शान्ति दोनों एक ही हैं। इस दुख में जिस ग्रानन्द की प्राप्ति होती है वह कहीं नहीं मिल सकता। इसी प्रकार की भावना को पश्चिमी ग्राध्यात्मवादी "डार्क नाइट" कहते हैं। उनमें से एक का कथन है—

This darkness & this cloud is betwixt thee and thy God, and telleth thee that then thou mayest neither see Him clearly by light of understanding nor feel Him in the sweetness of love.

And therefore shape them to bide in this darkness as along as thou mayest evermore crying after Him that thou lovest. Then will He sometimes per adventure send out a beam of ghostly light, piercing this cloud of Unknowing that is betwixt thee and Him, and shew thee some of His privity, the which man may not nor cannot speak.

Ċ,

đ

विद्वान मानते हैं कि ईश्वर भीर जीव के बीच कालिमा का एक पर्दा पड़ा रहता है भीर इसके कारण के सम्बन्ध में वह अनेक बातें कहते हैं। कुछ विद्वान मानते हैं कि जीव की कमी उस अनन्त को देखपाने में रोड़ा बनकर जीव भीर ईश्वर के बीच एक पर्दे की भाँति अड़ी रहती है और मुमुक्ष का उस दशा में उस समय तक पड़े रहकर सन्तोष करना चाहिए जब तक स्वयं ईश्वर कोई प्रकाश किरण न भेज दें। टिलयार्ड के अनुसार ईश्वर की अपिरिमिति रूप ज्वाला का प्रखर प्रकाश ही साधरण प्रकाश की तेजी की भाँति अन्धकार अथवा स्याही जैसा लगता है। कुछ भी हो, मूल तत्व तो यह है कि ईश्वर को पाने हेतु और उसे पाने तक साधक को निरन्तर वेचैनी हो बेचैनी होती है और होना चाहिये।

इतना ही नहीं जब संसार की अनेक चीजों से अनेक लगाब टूटते हैं तब भी मनुष्य घबड़ाता है किन्तु जब सब कुछ छूट कर लगाव एक और हो जाता है तो वृत्तियाँ स्थिर हो जाती हैं और घबराहट नष्ट हो जाती है किन्तु प्रेम के उत्तरोत्तर बढ़ने पर भी जब साक्षात्कार नहीं होता तो मनुष्य विकल हो उठता है इघर प्रेम के कारण साक्षात्कार की प्रबल उत्कंठा और उधर मानवीय सीमाओं के कारण प्रिय का न मिलना। बड़ी विचित्र स्थित होती है।

सन्त ज्ञानेश्वर का कहना है कि यदि मनुष्य ऐसी नौका में आरूढ़ है जिसमें सैकड़ों छिद्र हैं तो वह आराम से कैसे बैठ सकता है ? यदि उस पर पत्थर फेंके जा रहे हैं तो वह अपना शरीर खुला कैसे छोड़ सकता है ? क्या कोई रोगी औषि के प्रति तटस्थ रह सकता है ? जब अग्नि चारों और जल रही हो तो क्या उसके बीच से निकल नहीं जाना चाहिये ? ... कोई इस दशा में आनन्द की अनुभूति कैसे कर सकता है ? ... यह आश्चर्य की बात है कि संसार में लोग आराम से रहते हैं। उनकी गित तो उस मेंढक जैसी है जिसे साँप खा रहा हो किन्तु वह मछली निगलने में मस्त हो।

सन्तों की बेचैनी बड़ी मार्मिक लगती है। नामदेव कहते हैं कि जैसे मधु मक्खी का मन पुष्प में लगा रहता है वैसे ही मेरा मन ईश्वर से चिपका रहता है। बह ईश्वर को उपालम्भ देते हैं "" मैं पतित तुम पतित पावन, मैं दीन तुम उद्धारक कहलाते हो। मैं दुखी ग्रीर तुम दुख का हरएा करने वाले हो। यदि तुम मेरी बात न सुनोंगे तो क्या यह लज्जाजनक न होगा ? यह छोटा सा संसार, तुम्हें जो कि सर्वव्यायी हो, छिनाने में समर्थ है। मुक्ते संसार से ्चिपके रहने को मजबूर करते हो धौर इस प्रकार मेरे सम्मुख मेरे ही प्रभुकी घोखेवाजी लाते हो। म्रब मैं तुम्हारी बुरी म्रादतें समक्त गया हूँ भौर म्रब जो मन चाहेगा करूंगा ? यदि चन्द्रमा चकोर की इच्छा पूरी कर दे तो क्या उसकी चांदनी घट जायगी। तू मेरा पक्षी और मैं तेरा बच्चा हूँ, तू मेरा हरिगा है और मैं तेरा शावक हूँ। यदि पक्षी सबेरे ग्रपने घोसले से उड़ जाता है तो बच्चे उसकी राह देखा करते हैं इसी प्रकार ऐ मेरे प्रभु ! मैं भी तेरा पन्थ निहारा करता हूँ। जिस प्रकार ग्राग्न में गिरे बच्चे को बचाने उसकी माँ दौड़ती हैं, जंगल में ग्राग लग जाने पर हरिएगी ग्रपने बच्चे को बचाने हेतु दुखी होती है, वैसी ही तुम्हें मेरी चिन्ता होना चाहिये। आंबों में आंसू भरे और दोनों हाथ पसारे नाम देव तुम्हारी राह देख रहा है। तुम मेरे गुरा न देखो । दया के बादल ! मुभे बनाने हेत् शीघ्र बरसो " इत्यादि "

तुका राम तो यहाँ तक कहते हैं, हे प्रभु ! मुभे ग्रहहीन, धनहीन, तथा पुत्र हीन कर दे जिससे में तेरी याद कर सकूं । मुभे खाने को मत दे, मुभे पुत्र मत दे किन्तु मेरे ऊपर दया कर — मेरे शरीर को हर प्रकार की व्यथा तथा मुसीवतें दे किन्तु मेरे मानस में निवास कर । वह कहते हैं कि जब तक वह ईश्वर साक्षात्कार न कर लेंगे उनके लिये ग्रानन्द से नाचना सम्भव न होगा । मैंने तुभे स्वप्न में भी नहीं देखा । मेरी इच्छायें ग्रपूर्ण रह गयी हैं । मैं सन्तों के साथ बैंठने में लजाता हूँ । मेरा साहस जाता रहा है । मैं एकाकी हूँ । वह ग्रपने प्रभु को उलाहना देते हैं, उनकी खुशामद करते हैं, चिरौरी करते है ग्रौर कहते हैं कि तुम्हारा ग्रसीम रूप तो मैं देख न पाऊंगा तो छोटा रूप ही दिखा दो जिससे मैं तुमसे ग्रालाप करूं, चरण चूमू, हाथ जोड़ कर ग्रौर तुम्हारे पाद पद्मों में ग्रांखें बिछा कर खड़ा रहूँ ग्रांदि । मेरे प्राण मेरी ग्रांखों की राह निकले जा रहे हैं, तुम्हें क्या ग्रन्य लोगों को छोड़ कर ग्रांने में बड़ा कब्द होता है । मेरा मन तुम्हारे चरणों में लगा है । जैसे भिखारी का मन खाने में । क्या कभी

में प्रनवरत रूप से तुम्हारे साहवर्य का सौभाग्य प्राप्त कर सकूंगा ? यह मानसिक दशा मुभे कब मिलेगी ? जो कोई मिलता है मैं उससे पूछता हूँ कि क्या ईश्वर मुभे मिलेगा, क्या वह मुभ पर दया करके मुभे लज्जा से बचायेगा ? मैं सब कुछ भूल कर ईश्वर को ही याद करता हूँ । क्या कोई मुभे ऐसा मिलेगा, जो मुभे बता सके कि ईश्वर मुभे कब प्राप्त होगा ? तुका राम इसलिये दुखी है कि सभी सन्त ईश्वर पास्ते किन्तु वह रह गये । वह सोचते हैं कि ईश्वर सामने नहीं ग्राता क्योंकि उनके उसे प्राप्त करने के प्रयत्न नगण्य हैं ग्रथवा उसके सामने होने पर वह कुछ मागेंगे। तभी वह चिल्ला पड़ते हैं नहीं नहीं ! मैं कुछ नहीं मागूंगा, कुछ नहीं मागूंगा। तुकाराम का दिल हिला देने वाला विलाप उनके ग्रमंगों को पढ़ने पर मानव के मन को बदल सकने में सवैथा समर्थ हैं।

रामदास का मन्तव्य है कि ईश्वर की मित्रता के लिये हमें ग्रपना सुख भूल जाना चाहिये ग्रौर उसके लिये ग्रपना विलदान करने में हिचकना नहीं चाहिये। हमें साँसारिक दुख भून कर ईश्वर का ध्यान करना चाहिये। यदि हम मात्र ईश्वर में लग जाते हैं तो वह हम में लग जाता है।

ब्रज बालाओं के हृदय-द्रावक रूदन-विलाप से हमारा हिन्दी साहित्य भरा है। मीरा, चैतन्य श्रादि उत्तर भारत में ग्रीर ग्राल्वर सन्त दक्षिण भारत में इस बेचैनी के शिकार रहे हैं।

यद्यपि इस बेचैनी का मूल पवित्र एवं शाश्वत है फिर भी क्या यह स्वार्थ समन्वित नहीं है ? इसमें सम्पूर्ण मानव जाति के उज्जीवन हेतु इच्छा कहाँ है, प्रयास क्या है ? ग्राध्यात्मवाद का मुख्य गुण सार्वभौमिकता है। वह इसमें कहाँ है ?

इसके विपरीत सहज मार्ग के संस्थापक की बेचैंनी इन सब सन्तों से ग्रलग ग्रपने ग्राप में सम्पूर्ण, सार्व भीम स्वभाव की है। भले ही उन्हें ग्रपने मालिक को प्राप्त करने में बेचैन रहना पड़ा हो, किन्तु बेचैंनी का एक बूंद भी उनके विशाल हृदय से बाहर छलकने नहीं पाया। क्या वह दिल ग्रीर क्या उसकी विशालता यदि प्यार छलक—छलक कर बाहर गिरे। मजा तो तभी है जब दिल में दावानल जलता हो ग्रीर धुवा कहीं न हो, तूफान उठते हो ग्रीर हवा बादल का चिन्ह न हो। श्री बाबू जी की बेचैंनी कुछ विचित्र प्रकार की ही हैं। वह संसार को उच्चतम स्थित दिलाने के लिये परेशान हैं, दुखी है। वह कहते हैं— मैं चाहता

तो यह है कि सब लोग लिपट लिपटाकर ग्रपना काम बना लें ""मेरी मन्शा है कि लोग इस बात पर आ जावें और उनका शौक इस हद तक जाग जावे कि वह इतनी तरक्की करने के लिये तैयार हो जावें। भाई मेरी समक्क में नहीं म्राता कि लोग इन चीजों को लेने के लिये कमर क्यों नहीं कसते। मैं तो इसकी कूछ कीमत नहीं माँगता, मुपत देना चाहता हूँ ग्रीर भाई जब मुफ से यह चीजें कोई न लेगा तो मूमिकन है कि मैं उनको फेंक कर जाऊं "" बस मुभ में कोई इच्छा है जो ग्रब तक नहीं छूटी है तो वह यही है कि मुक्ते इस जज्बे की रोकथाम करनी पड़ती है। \*\*\* \*\* वह सीघी राह पर लाने के सरलतम साधन भी प्रस्तूत करते हुए कहते हैं- जिन लोगों को ईश्वर के विषय में दिलचस्पी पैदा नहीं होती ग्रगर ग्रयनत्व के साथ वे मिशन के कामों में ही दिलचस्पी पैदा कर लें तो भी हो सकता है कि ईश्वर के विषय में दिलचस्पी पैदा हो जाय। मगर चिन्ता कोई करने ही क्यों लगा। गरज तो मेरी ही रह गयी है श्रीर वास्तव में है भी ऐसी ही बात । इसीलिये बास्तव में मैं खुशामद ही सबकी करता हूँ कि शायद इसी चाप-लुसी से कोई फायदा उठा ले। जब समस्त उत्तरियदात्व ले लेने पर भी लोग राह पर नहीं ग्राते तो वह ग्रत्यन्त खिन्न हो उठते हैं ग्रीर जैसे लोगों की तटस्थता से ऊब कर ग्रयना निश्चय करते हैं - उड़ेल तो मै जाऊंगा ही चाहे फिर वह छलक ही क्यों न पड़े भीर जिसमें उडिल गई तो फिर दूसरी छलकी हुई ही पावेंगे। इसीलिये मैं चाहता है कि सब में उड़ेलूं ग्रीर इस वक्त में तो ऐसा है कि सबके सब में या जो चाहें उनमें ग्रसल हालत उड़ेली जा सकती है। \*\*\* "जब मैं यह देखता है कि मुफ्ते अभी कितना सिखाना है तो मेरे होश उड़ते हैं और चाहता यह है कि घोल कर पिला दूं मगर घोल कर पीने वाले इक्का दुक्का मिलेंगे ग्रीर यह मेरी किस्मत है। किन्तू तुरन्त ही हमारी कमजोरियों पर ध्यान देकर वह हमें क्षमा करते हुए कहते हैं- जब लोग मुभसे ग्राध्यात्मिक सेवा नहीं लेते तो शारीरिक सेवा ही लेवें। मुभे शारीरिक कष्ट तो रहता ही है, जहाँ एक लाठी तहाँ सवा लाठी मैं तो यही चाहता हूँ कि मुभे जो कुछ थोड़ा बहुत ग्राता है इतना ही लोग सीख लें ग्रीर इतना सीखने के बाद भी प्रगर उनकी तड़प बुभ न चुके जैसा कि होना चाहिए तो मै ग्राजादी से कहने के लिए तैयार हूँ कि मुक्त से ज्यादा जानने वाले की तलाश कर लें इसलिये कि पूरी खुशी इसी में है कि लोग मूभ से बेहतर निकलें -- मगर पता नहीं क्यों ज्यादातर लोगों के जूं नहीं रेंगती श्रीर मैं तो इसको अपनी कमजोरी कहुँगा और वाकई कसूर भी मेरा ही है। यह हो

सकता है कि मुभ में कुछ बचापन हो जिसकी वजह से मेरे कहने सुनने का ग्रीर तवज्जोह का उन पर श्रसर न पड़ता हो।

मानव जाति की प्रत्येक इकाई से अनुरोध है कि वह ध्यान पूर्वक उपरोक्त तथ्यों पर विचार करें। क्या संसार के कल्याएं के लिये दुनिया भर की वेताबी इन वाक्यों में निहित नहीं है ? क्या वेदना और पीड़ा से मन्थित वह विशाल मानस हमारे लिये सब कुछ उत्सर्ग कर देने को प्रस्तुत नहीं है ? क्या उस मां की भांति जिसका पुत्र कुमार्गी हो गया हो और जिसे वह ठीक रास्ते पर लाना चाहती हो, ग्रपार ब्यथा, वात्सल्य और बिलदान की भावना निहित नहीं है ? पीड़ा और बिलदान का यह सार्वभौमिक रूप क्या कभी किसी मानव में इससे पूर्व पाया गया है ?

यदि नहीं, तो म्राइये हम सब वह ही करने पर कटिबद्ध हो जायें जिसे वह चाहते हैं— जिससे समस्त मानवता का कल्याए। हो सकता है। हमें समभ लेना चाहिए कि यदि पूर्व में किसी मानव ने संसार का कल्याए। करने की इतनी प्रबल इच्छा नहीं की तो यह इच्छा ईश्वरीय ही है और उस इच्छा के म्रागे हमें सहर्ष नत हो जाना चाहिये म्रन्यथा कालान्तर में उससे टकराकर और हानि उठाकर सही राह चलना होगा।



WITH THE BEST COMPLIMENTS OF

# Ganges Printing Ink Factory Ltd.

The largest Printing Ink Maufacturer in India

CALCUTTA, BOMBAY, MADRAS, DELHI

## लय अवस्था

(श्री हामिद ग्रली खाँ 'लाज' सीतापुर )

मुहब्बत में जब मुबितला हो गये वह । तो कसरत से वहदत नुमा हो गये वह ।। कहीं रिंद मयकश की सूरत बनाई । कहीं सफिये बासिफा हो गये वह ।।

दिले मुजतरिब बन गये भ्राशिकों में।
हसीनों में नाजो भ्रदा हो गये वह।।
कहीं भ्रपनी शाही के सिक्के जमाए।
कहीं लेके कासा गदा हो गये वह।।

गुलिस्ताँ में गुल बनके जलवा दिखाया।
नएस्ताँ में नय की सदा हो गये वह।।
कहीं नूर बन कर सरे तूर चमके।
कहीं होश बन कर हवा हो गये वह।।

कहीं क़ैस बन कर बियाबान छाना। कहीं लैलिये दिल रुबा हो गये वह।। शरीयत में सजदे किये बन्दगी के। हक़ीकृत में ऐने खुदा हो गये वह।।

गरज ग्रपने जलवे को इतना बढ़ाया। कि हर चीज़ में रूनुमा हो गये वह ।।

# ग ज़ ल

4

**4** 

(श्री मुसाहब राय "ग्रस्तर" शाहबादी)

कहने का मेरे सिर्फ़ यह ही मुद्दश्रातो है। गर तूनहीं है दिल में तेरानक्शे पातो है।

> जेरोजन में यूं ही ये गुजारी तमाम उम्र। तस्कीने दिल की म्राखिरश कुछ इन्तहा तो है।।

दुश्वार गो हजार है वह मंजिले मकसूद। कोई मुजायका नहीं मुश्किल कुशा तो है।।

> गो हूँ मैं खातावार तेरी बिस्तिशें तो हैं। जन्तत मिले मिले न सही ग्रासरा तो है।।

काबिल कबूल हो न हो बन्दे की बन्दगी। कदमों पे तेरे ग्राज मेरा सर भुका तो है।।

> परवादा कर रहे हैं जो उनका जहे नसीब। हैं जो कफ़स में उनका मोहाफिज खुदा तो है।।

हमराह हम सफ़र है मेरे श्रपनी राह ५र। मंजिल मिले मिले न मिले रहनुमा तो है।।

> कश्ती उसी के नाम पर ग्रब हमने छोड़ दी। साहिल पे यह लगेन लगे नाखुदा तो है।।

दुनिया में रह के फिर न हो दुनिया से वास्ता। इन्साँकी जिन्दगी का यह ही मुद्दमा तो हैं।।

> "अरूतर" यह ही कहते हुये श्रहले नजार मिले। मिलती श्रसल में बादे फ़ना ही बक़ा तो है॥

# मानव की समस्या तथा समाधान

(श्री रामप्रसाद कुशवाहा बी०ए०)

मनुष्य एक प्रबुद्ध प्राणी है। उसके सामने अनेक समस्याएं होती हैं। एक समस्या सुलक्षने नहीं पाती, कि दूसरी सामने आ खड़ी होती है। वह जीवन—पर्यन्त इसी चक्कर में पड़ा रहता है। जब यक्ष ने युद्धिष्ठिर से पूछा कि मानव के समक्ष ऐसी कौन सी समस्या है, जिसका कि समाधान नहीं हो पाता है, तो युधिष्ठिर ने उत्तर दिया—

'श्रस्मिन् महामोहमये कटाहे सूर्याग्निना रात्रि दिवेन्घनेन । मासर्जुदर्वी परिषट्टनेन, भूतानि कालः पचतीति वार्ता ।।

श्रर्थात् इस महामोह (माया) रूपी कड़ाही में सूर्यं रूपी श्राग्न, रात्रि रूपी ईघन तथा मास (महीना) रूपी कछुंल से रगड़ कर समय प्राणियों को पकाता है, श्रर्थात् यमराज के मन्दिर में पहुँचाया करता है। यही मनुष्य जीवन की सबसे बड़ी समस्या है।

हमारे श्री बाबू जी के शब्दों में "माया में एक ग्रजीब बात है कि जो उसकी ठोस हालत है वह हमें भीनी माजूम पड़ती है श्रीर जो भीनी है वह ठोस, श्रीर यही उसकी बाजीगरी का पेच है, जो अक्ल पर पत्थर डाल देती है। बजाय एक के दो दिखाई देते है श्रीर यह चमत्कार ऐसा लगता है कि उससे सेरी नहीं होती (तिबयत नहीं भरती)।"

कहने का तात्पर्य यह है कि मानव पृथ्वी पर जन्म लेते ही प्रकृति—प्रदत्त वस्तुओं को प्रपना समक्षकर उनपर ग्राधिपत्य जमा लेता है, श्रीर यह समक्षने लगता है कि जो कुछ भी वह इन वाह्य—नेत्रों से देख रहा है, सब उसका ही है। वह ग्रहम् भाव में श्राकर ईश्वर को भूल जाता है। फिर ऐसे किलयुग में तो कहना ही क्या है। ग्राज मानव मशीन के बल पर इस तरह उछलने लगा है, श्रीर वह श्रपने को इस तरह समक्षने लगा है, कि वह समस्त मण्डल का स्वामी है जिस तरह सियार शेर की खाल प्राप्त हो जाने पर समस्त जंगल का स्वयं स्वामी बन बैठा हो।

ईश्वर मानव को समय-समय पर सचेत करता रहता है कि वह इस महा ठगनी माया के चक्कर में पड़कर ईश्वर को भूल न जाय। यह निम्न श्लोक से स्पष्ट हो जाता है— 'या सुन्दरी सा पत्या विहीन: यस्या पितः सा विनता कुरूपा,
यत्र द्वयं तत्र सुतस्य हानिः यत्र त्रयं तत्र दिरद्वता च ।'
ग्रथीत् इस भौतिक जीवन में हमें देखने को मिलता है कि प्रायः जो
सुन्दर स्त्री होती है, वह पित से रहित होती है ग्रथीत् विधवा होती है या पित
उसके ग्रनुकूल नहीं मिलता है ग्रीर जिसका पित योग्य या ग्रच्छा होता है उसकी
पत्नी कुरूप या गुगाहीन होती है ग्रीर जिसकी स्त्री ग्रीर पुरुष दोनों सुन्दर ग्रीर
गुगावान होते हैं उसके पुत्र नहीं पैदा होता है ग्रीर जिसके ये तीनों वस्तुयें विद्यमान हैं वह दिद्र होता है।

Ġ

यह बात सच है कि समय प्रधान होता है प्रथाित समयानुकूल मानव का मिस्तिष्क भी काम करता है। इस समय किलयुग का बोल बाला है। हर तरफ मानव की ग्रात्मा चिल्ला—चिल्ला कर पुकार रही है कि उसे थोड़ी सी शान्ति मिले। किन्तु जहाँ मानव द्वारा सृजित एटम-बाम्ब (Atom Bomb) रूपी पाप के गोले समस्त मानव की ग्रात्मा के चारों तरफ घड़ाघड़ छोड़े जा रहे हों वहाँ शान्ति कहाँ मिल सकती है। ग्राज मानव ग्रपना कर्त्तव्य भूल गया है। वह ग्रपने माता—पिता, भाई—बहिन ग्रादि को शत्रु समभने लगा है ग्रीर इतना ही नहीं वह ग्रपनी ही बहु-बेटियों को बुरी—हिष्ट से देखने लगा है। इस तरह मानव ग्रपने मानवत्व को छोड़ कर दानवत्व की दशा में परिणित होता जा रहा है। ऐसी दशा में मानव की ग्रात्मा को शान्ति मिल सकती है?

एक बार यक्ष ने युधिष्ठिर से पूछा कि जब मानव माया रूपी ग्रंघकार में इघर—उघर भटकने लगता है ग्रौर उसे कुछ नहीं सूफता कि वह किस रास्ते पर चले जिससे कि उसका कल्याण हो सके। तब युधिष्ठिर ने उत्तर दिया—

'वेदा विभिन्ना स्मृत्वो विभिन्ना, नासौ मुनिर्यस्य मति न भिन्नम् । धर्मस्य तत्वं निहितं गुहायां महाजनों येन गतः स पन्था ॥

ग्रथित् वेद भी चार हैं ग्रीर वे भी भिन्त-भिन्न हैं, स्मृतियां भी भिन्त-भिन्न हैं ग्रीर इस पृथ्वी पर कोई ऐसे मुिन नहीं हैं, जिनके कि मत भी भिन्त न हों तथा घमंं के तत्व भी गुकाग्रों में खिपे पड़े है तो ऐसी दशा में महाजन (श्रेष्ठ व्यक्ति) जिस रास्ते से गये हैं, वही रास्ता है।

किसी ने ठीक ही कहा भी है—
जब जब होती हानि घमं की,
ग्रीर पाप बढ़ जाता है।

तब लेते स्रवतार प्रभु, स्रह विश्व शान्ति पाता है।

इस कलियुग में जब कि पाप बढ़ते बढ़ते अपनी पराकाटा पर पहुँच खुका है, मानव के समक्ष कोई ऐसा रास्ता दिखाई नहीं पड़ रहा है कि जिस पर चलकर उसका कल्याए। हो सके । किन्तु मानव को साहस नहीं खोना चाहिये। 'Where there is a will there is a way.' तात्पर्य यह है कि अगर मानव के अन्दर किसी चीज को पाने के लिये तड़प है तो उसके लिये ईश्वर द्वारा प्रस्तुत रास्ता भी मौजूद है। और भी Thirst to know and to understand these are the goods in life's rich hands. अर्थात् महान् व्यक्तियों के जीवन के अच्छे गुए। यही हैं कि उनके अन्दर किसी चीज को प्राप्त करने, जानने और समभने के लिये सतत् लगन या तड़प होना चाहिये। रास्ता उसे एक दिन अवश्य मिल जाता है। अर्थात् वह ईश्वर साक्षात्कार कर सकता है।

ग्राज मानव ग्रपनी ग्रान्तरिक हिष्ट खोल कर देख सकता है कि हमारे बीच एक महान शक्ति, श्री रामचन्द्र शाहजहांपुर, मानव को सच्चा रास्ता दिखलाने के लिए श्रवतरित हुए हैं ग्रीर वे सहज-मार्ग रूपी पवित्र जल से जन्म-जन्मान्तर के पाप रूपी कीचड़ से दूषित हुई ग्रात्मा को प्राणाहुति रूपी छींटों से घो रहे हैं ग्रीर उसे प्रज्वलित करके मानव को परमात्मा का दर्शन करा रहे हैं।

सहज-मार्ग पद्धित में गुरुजी सबसे पहले मानव को यही महा मन्त्र देते हैं कि मानव जीवन का परम ध्येय ईश्वर प्राप्ति है और ईश्वर सब व्यक्तियों के हृदय में विद्यमान है। ग्राज हम ईश्वर का सोक्षात् दर्शन करने में ग्रसमर्थ हैं क्योंकि ग्रात्मा ग्रीर परमात्मा के बीच में ग्रज्ञान रूपी दीवार खड़ी है। जब तक हम इसको तोड़ नहीं देते हैं, तब तक मानव के लिए ईश्वर-साक्षात्कार प्राप्त करना ग्रसम्भव है।

श्रतएव हम ग्रापने ज्ञान चक्षु में प्रकाश लाने के लिए उस सर्वशक्तिमान ईश्वर को ही एक मात्र ग्राप्ता ग्राधार मान कर उससे ग्राप्ता सम्बन्ध जोड़ते हैं किन्तु हमारे पास कोई ऐसी शक्ति नहीं है जिससे कि हम ईश्वर से सीधा सम्बन्ध जोड़ सकें। इसलिए हम गुरु का सहारा लेते हैं जो हमारे श्राध्यात्म जीवन की ग्रानेक मंजिले पार कराता हुगा ईश्वर से साक्षात्कार करा देते हैं।

श्री बाबू जी ने कलियुग में ग्राध्यात्मिक जीवन को सहज बनाने के लिये हमारे सामने एक ग्रादर्श प्रस्तुत किया है ग्रीर यह सिद्ध कर दिया है कि मानव गृहस्थाश्रम का पालन करते हुए ईश्वर साक्षात्कार कर सकता है। ईश्वर सर्व— व्यापी हैं इसलिए प्रकृति की हर वस्तु ईश्वर की समभ कर मानव को ग्रपना कर्त्तं व्य करते रहना चाहिए। कर्त्तं व्य-कर्त्तं व्य के लिए हैं 'Duty for duty's sake' का जो ग्रादर्श श्री बाबू जी हमारे सामने रखते हैं, उससे यह पता चलता है कि जीवन एक नाटक है (Life is a play) ग्रथाँत प्रकृति की सम्पूर्ण वस्तुएं ईश्वर की, ईश्वर के लिए ग्रीर ईश्वर द्वारा बनाई गई हैं। जिस प्रकार प्रजातन्त्र राज्य प्रजा की, प्रजा के लिए तथा प्रजा द्वारा बनाई जाती है तथा जिस तरह प्रजातन्त्र राज्य में सभी व्यक्ति प्रजा की हर वस्तु समभकर ग्रपना कर्त्तं व्य (Duty) करते हैं, ठीक उसी प्रकार प्रकृति की हर वस्तु ईश्वर की समभ कर सभी को ग्रपना कर्त्तं व्य करते रहना चाहिए।

अब प्रश्न यह उठता है कि हम प्रकृति की हर वस्तु को ईश्वर की कैसे समभ कर अपना कर्नाव्य करें। इसके लिए जब मानव प्रकृति की हर वस्तु से प्रेम करना शुरू कर दे और उसके अन्दर विश्व-बन्धुत्व (Brotherhood) की भावना जागृत हो जाए तब उसे प्रकृति की प्रत्मेक वस्तु ईश्वर की ही नजर आने लगती है अर्थात् हम हर जगह ईश्वर का ही साक्षात् दर्शन करने लगते हैं।

'त्वमेव माता च पिता त्वमेव,

त्वमेव बन्ध्रच सखा त्वमेव ।

त्वमेव विद्या द्रविशां त्वमेव ।

त्वमेव सर्वं मम देव देव: ।।

+

+ +

'त्वमादि देव: पुरुष: पुरागाम्

त्वमस्य विश्वस्य परम निधानम् ।

वेत्तासि देखं च परमं च धामम्,

रवया ततं विश्वमनन्त रूपम् ॥

**一数数** 

# मालिक की याद में

(जगदीश कुमार 'मृगेश' सीतापुर)

कौन कहता है कि तू मुक्तको इस जनम में मिला।
रंग, बू तूने दिया जब कभी चमन में खिला॥
देह के दीप में स्वासों की वर्तिका लेकर।
तुम्हारे स्नेह को पीकर ग्रनेक बार जला।।

Ċp.

đ.

D

नजर हो जाये तो पतभार भी मधुम।स हो जाये।
हृदय से ग्रास्था की मुक्ति फिर विश्वास हो जाये।।
उठ्ठं ऊपर कि जैसे कोई तिनका उड़ के नभ छूले।
दिये की लौ बने सूरज, धरा ग्राकाश हो जाये।।

कामना मन की यही है कि कामनान रहे। किसी की याद के भ्रतिरिक्त साधनान रहे।। ऐसा खोज।ऊंकि खुद खोजूंमगर खुद न मिलूं। बेखुदी इतनी बढ़े कि खुद की कल्पनान रहे।।

तूने हेरातो सबेराहो गया।
ग्रांख फेरीतो ग्रंधेरा हो गया।।
कैसायह जादूभराव्यक्तित्व है।
जोभी ग्रायापास तेराहो गया।।

#### IFIF FIFE

「 **企** ≥1 b ± H ---—हागमक । गर्ह ग्रिहम निवाक्र प्रजाष्ट्र करने की होन्य सुन होने होने होने में होने में होने में होने में होने में होने में होने के नास्तिक विवर्ण प्रस्तुत है। उक्त विद्या की विज्ञानक प्रध्ययन एवं अनुसन्धान तिष्मीकार क्यम सम् क्या कि तीगर कि मिश्म से ानवास विन्का । एक तिष्म के बीच पत्र-ज्यवहार क्रमशः प्रकाशित किया जा रहा है। इसमे शब्दारम एव [ इस स्थाई स्तम्भ के मन्तगंत श्री बाबू जी, मौर सुश्री कस्तूरी चतुवंदी

१७ भिष्रेम हिष

ललोमपुर २-११-४६

परम पुन्य श्रद्धेय श्री बाब् जी,

माण्र रहाम

न रजन र्मिति कि माहि लिक । है डिर इप महाम । एकु कहिनी रुफ्ट निपक्ष श्राय फिर शायकी पत्र लिखने की तबियत हो ग्राइ। कल से भानिक' की कुछ कल एक पत्र भाष को लिखकर पुरुष मस्टिर साहब को दे चुको है परन्तु

पुरुष भी बाबू जी न मालूम नया है कि सब ती मुक्त यही याद भूल गई है ना लेम बया हो रहा था, ऐसा लगता है कि भीतर जैसे मांले सी खुल नई हैं।

बर्गेर रहा भी नही गया। कला कुक हुन्रम है विकास निवाद कार कार है। यह विकास महाम महिते किस है। Work थीड़ा बहुत किये जा रही है। तिबयत ऊंगे और गहरी वाद भूत गई है मि मिलिक के बाद के मिल के बाद के बाद है और भारतक के बाद थी तो बह भी कुछ एवाल में नहीं जाता है। बस सारो बात पही है कि यह भी मिर समक्ष में शायया था परानु अब जब सीचती हूँ कि पहले किस याद करती कह रिक्ष हि हिरक बाद काव के में स्था के की भार तुर हो। हि किरक भि इप कि में भिक की तहत पहि हो। कि कि में में में मिल की मिल की में हिं में अपन इन् हुन्रप है किनि सहि । ई ितार कि सिन हाय कि 'कही। में की Work तथा पूजा करते समय ग्रब केवल यह ख्याल ही रहता है कि हाँ यह हो रहा है परन्तु काम चल खूब मजे में रहा है। ग्राज पहले की एक बात याद ग्रा गई सो लिख रही हूँ, क्षमा करियेगा। पहले जब मास्टर साहब कहते थे कि ग्रब बाबू जी कस्तूरी से कुछ काम लेंगे तो मैं मन ही मन में सोचती थी कि हमारे पूज्य तथा ग्रादरणीय 'श्री लाला जी' 'बाबू जी' को बहुत प्यार करते थे इसीलिए 'उन्होंने' श्री बाबू जी से १३, १४ वर्ष बाद काम लेना ग्रारम्भ किया था तो मैं भी कुछ ऐसा करू गी कि 'श्री बाबू जी' मुभे खूब प्यार करने लगें तो १४, १५ वर्ष में मुभे खूब ठीक ठाक करके तब काम लेंगे। में ग्रभी क्यों करू । परन्तु ग्रब यह कुछ नहीं है ग्रब जिसमें 'मालिक' खुश हों वही खुशी से होता जावेगा। कल से हालत कुछ बदली हुई है परन्तु ग्रभी ठीक समक में नहीं ग्राई है। कृपया यदि उचित समभियेगा तो बता दीजियेगा कि मालिक की याद कैसे की जाती है। नहीं तो जैसी मर्जी ।। इति।।

द्यापकी दीन हीन सर्व साधन विहीन पुत्री कस्तूरी

#### पत्र संख्या ७२

शाहजहाँपुर ५-१२-४६

प्रिय बेटी कस्तूरी,

शुभाशीर्वाद

तुम्हारे दो पत्र मिले, एक इलाहाबाद जाने से पहले और एक कल तीसरी दिसम्बर को । इलाहाबाद में मेरी तिबयत लगी रही । तुम्हारी बिहन शकुन्तला बेचारी मेरी वजह से इलाहाबाद आई, अपने दिल के दौरे की कुछ परवाह न की और वहाँ भी उसको कई दौरे हुये मुसे यह देख कर बड़ा तरस आया और मुसे यह देख कर बड़ा दुख भी हुआ कि ऐसी लड़की की याद बावजूद कितनी मर्तबा चौबे जो के कहने पर भी मुसे न आती थी। जाने से पहले बड़ी कोशिश से दो चार दफे उसका ख्याल आया। एक रोज उसका दिल बहुत ज्यादा घड़क रहा था और मुसे देख कर बड़ी तकलीफ हुई। दुआ से उसको आयदा जरूर हुआ और तकलीफ बहुत कुछ थोड़ी देर में शान्त हो गई। बस उसकी सिफारिशों पर ख्याल करते हुए और उसकी हालत पर तरस खाते हुए मैं उसकी आदिमक—उन्नति के लिए ख्याल करता रहा। ईश्वर ने मेरी सुन ली। उसके पिड के मुकामात (चक्र) मय

सैर के पूरे हो गये और उसका वास ब्रह्माण्ड-मण्डल में है। उसके कुल जिस्म में ईश्वरीय प्रकाश छा गया और अनहद खुल गया अर्थात् हर रोम रोम से अजपा जाप शुरू हो गया। 'पूंकि वह कमजोर थी और दिल की बीमारी, इसलिए इस काम को इस तरीके पर किया कि बात वही होजाये मगर दिल पर जोर न पड़े। चलते वक्त उसने मुक्ससे फिर कह दिया कि मेरी याद रखना। मैंने उससे कह दिया कि अपनी बहिन कस्त्री को लिखों कि वह अब तुम्हारी याद रक्खे।

इतना मैं लिख चुका था कि तुम्हारा एक पन्न ग्राज ग्रौर मिला। याद से जहाँ तक हो सके ग्राफ़िल नहीं होना चाहिए जितनी याद हल्की पड़ती जावे उतना ही हल्का रूप उसकी याद करने के लिए लेना चाहिए। ग्रौर फिर ग्राखिर में जो कुछ हो जावे यह 'मालिक' की मर्जी। तुमने यह जो लिखा कि 'कल शाम को तो मेरे ग्रन्दर न मालूम क्या हो रहा था। ऐसा लगता है कि भीतर जैसे ग्रांखें सी खुल गई है।' इसका मतलब मेरी समफ में नहीं ग्राया, ग्रांखें खुलने से क्या जिस्म के ग्रंदरूनी organs मालूम होने लगे या प्रकाश। या कोई ग्रौर बात महसूस हुई लिखना।

ग्रब पिछले खत का जवाब देता हूँ। ईश्वर की याद में पूजा कराने से दूसरों में जागृति बहुत पैदा होती है इसलिए इन्सान सोते हुए ग्रपने ग्राप को जाग्रत हालत में महसूस करता है मगर तुमने ग्रपनी हालत तो लिखी ही नहीं कि तुम्हैं नींद कैसी ग्राती है। सोते हुए जागने का ग्रहसास होता है या गहरी नींद में सोती हो। मैं तो भाई खूब गहरी नींद सोता हूँ मगर फ़कीर के लिए गहरी नींद में सोना वर्जित है। मुक्ते चौबीसों घन्टे नींद न ग्रावे ग्रगर ऊपर से मुलाने के लिए धार न बहे। यह तकलीफ मेरी वजह से मेरे गुरु महाराज को उठानी पड़ती है। न मालूम यह क्यों मेरे साथ रियायत है। यह 'वह' जानें।

पं० महादेव प्रसाद के यहां जब तुम गई थी और वहाँ तुमको भारीपन महसूस हुआ यह उनके ठोस विचार और ठोस पूजा का असर है। ठोस पूजायों जो आम तौर से हो रही हैं इसका फल यह होता है कि आदमी जन्म जन्मान्तर के लिए ईश्वर प्राप्ति के लायक नहीं रहता। यह बात जिससे कहूँ वह नड़ बैठे। जब किसी को Liberation प्राप्त करना होगा, सिवाय इस तरीके राजयोग के जो हम सब कर रहे हैं कोई हो ही नहीं सकता, यह स्वामी विवेकानन्द जी ने भी कहीं पर कहा है। सिवाय इस योग के कोई योग ही नहीं जो धुर तक पहुँचा

-

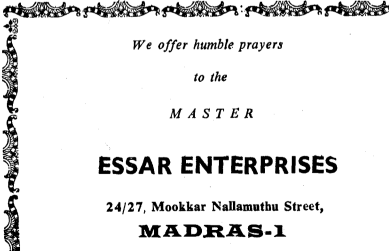
•

सके। हठयोग सिर्फ 'ग्राज्ञाचक्र' तक पहुँचा सकता है। यह चक्र दोनों भौहों के बीच में है। इसके आगे 'राजयोग' ही की ताकृत है।

किसी शख्श की जान की हिफ।जत के करने का तरीका यह है कि उसके चारों तरफ एक ख्याली circle अपनी will से यह ख्याल करते हुए बना लेवे कि यह चीज उसकी रक्षा करेगी भ्रीर किसी किसी वक्त ख्याल रक्खे । हर वक्त ख्याल रखने की जरूरत नहीं। यह वह कूंडली है जिसको लक्ष्मण जी ने सीता के चारों तरफ बनाई थी जब मारीच हिरन के रूप में जंगल में ग्राया था ग्रीर रामचन्द्र जी उसके शिकार को चल दिये थे श्रीर बाद में लक्ष्मण जी को भी जाना पड़ा।

ग्राज स्वामी शुकदेवानन्द के मुमुक्ष ग्राश्रम में जलसा है। यह तीन चार दिन तक रहेगा। उसके लिये पब्लिक ने पन्द्रह हजार रुपये जमा किये हैं। दो घन्टे के लिये मैं भी ग्राज जा रहा है। काम इतना करो कि दिमाग थक न जावे।

> त्रम्हारा श्रभ चिन्तक रामचन्द्र



We offer humble prayers

to the

MASTER

#### **ESSAR ENTERPRISES**

24/27, Mookkar Nallamuthu Street,

**MADRAS-1** 



मिशन के प्रति डाक्टर के० सी० वरदाचारी की सेवाग्रों की यादगार में "डाक्टर के० सी० वरदाचारी मेमोरियल लाइब्रेरी" के नाम से श्री रामचन्द्र मिशन योगाश्रम, तिरुपती, की सीमा में एक पुस्तकालय स्थापित किये जाने का निश्चय किया गया है। डाक्टर के० सी० वरदाचारी के सूप्त्रों ने ग्रपने पुज्य पिता की समस्त बहमूल्य पुस्तकों के संग्रह को इस पुस्तकालय में दान करने का प्रस्ताव किया है जिसे मिशन के ग्रध्यक्ष महोदय परम पुज्य श्री बाबू जी महाराज ने कृपया स्वीकार कर लिया है।

म्रतः उक्त पुस्तकालय के भवन निर्माण एवं पुस्तकालय हेत् समृचित दान एकत्र करने का अनुरोध किया जाता है और सभी से प्रार्थना है कि पुस्तकालय भवन निर्माण तथा पुस्तकालय के लिये यथाशक्ति दान प्रपने निकटस्थ मिशन के सेन्टर के प्रिसेप्टर इन्चार्ज की अध्यवा निम्नलिखित पते पर मिशन के जेनरल सेक्रेटी को सीधे भेजने की कृपा करें।

> श्री पी० राजगोपालाचारी. सेक्रेटी, श्री रामचन्द्र मिशन, ''गायत्री'' 11/E, नार्थ स्ट्रीट, श्री रामनगर, मद्रास-18

कृपया दान श्री रामचन्द्र मिशन के नाम मद्रास स्थित किसी बैंक द्वारा चेक ग्रथवा डाफ्ट से मेजें।

किताबों के रूप में भी दान सहर्ष स्वीकार किया जावेगा। मालिक की सेवा में ह० पारथासारथी (पी॰ राजगोपालाचारी) सेक्रे ट्री