|    | _  |    |   |  |
|----|----|----|---|--|
| ۷o | ١. | X1 | н |  |

All rights reserved

No. 6

Editors:

S P. Srivastava, M.A., Ph.D.

November 1970

Dr. C. A. Rajagopalachari Yearly Subscription Rs. 6.00

Single Copy Rs. 1.25

### **CONTENTS**

|     |                                                              | Page |  |  |  |  |
|-----|--------------------------------------------------------------|------|--|--|--|--|
| 1   | Editor's Notes                                               | I    |  |  |  |  |
| 2   | Method of Training in Sahaj Marg                             | V    |  |  |  |  |
| 3   | First Preceptors' Seminar and Third General Symposium of     |      |  |  |  |  |
|     | the Mission held at TIRUPATI on 7th & 8th Nov., 1970. XI     |      |  |  |  |  |
| 4   | My Star Mrs. Birthe Haugaard, Denmark                        | 1    |  |  |  |  |
| 5   | Master H. Joga Rao, Hyderabad                                | 2    |  |  |  |  |
| 6   | Pralaya S. A. Sarnad                                         | 3    |  |  |  |  |
| 7   | A New Light is Shining in India, Raghavendra Rao, Raich      | ur 7 |  |  |  |  |
| 8   | Constant Remembrance in Sadhana K. C. Narayana               | 11   |  |  |  |  |
| 9   | Sahaj Marg-Catechism Questions ( Series 1 )                  | 13   |  |  |  |  |
| 10  | The Malady & the Remedy. R.Seshadri                          | 15   |  |  |  |  |
| 11  | Knowledge, Action and Realisation.                           |      |  |  |  |  |
|     | Raghunandan Prasad Indra, Lakhimpur Kheri                    | 23   |  |  |  |  |
| ? ? | मालिक की निगाह सुश्री कस्तूरी चतुर्वेदी, मोदीनगर             | २५   |  |  |  |  |
| १३  | सहज मार्ग में गुरु का कार्य श्री जगदीश प्रसाद गुप्त, सीतापुर | 35   |  |  |  |  |
| १४  | याचना श्री बाला प्रसाद 'बाला जी' इलाहाबाद                    | ₹8   |  |  |  |  |
| १५  | प्रार्थना श्री हामिद ग्रलीखां 'लाज' सीतापुर                  | ३५   |  |  |  |  |
|     | मैं भ्रपंख प्रिय दूर श्री रामपति डींगर, सीतापुर              | ₹७   |  |  |  |  |
| १७  | बेचैन ग्रारज् श्री कृष्ण मुरारी सक्सेना 'साज' फर्र खाबादी    | 85   |  |  |  |  |
| १८  | पूजा श्री राधेकृष्ण 'गुलाल जी' सीतापुर                       | ४३   |  |  |  |  |
| 3 9 | सहज मार्ग ग्रीर मोक्ष श्री श्यामनारायण ग्रष्ठाना, इलाहबाद    | ४६   |  |  |  |  |

Views and opinions expressed in articles published in this journal are not necessarily views or opinions of the Mission.



(Bi-monthly, Spiritual)

Registration No. R. N. 12620/66



Shri Ram Chandra Mission

SHAHJAHANPUR. U. P. (India)

# सहज मार्ग

उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्य वराग्निबोधत । (उठो ! जागो ! गुरुजनों को प्राप्त कर ज्ञान-लाभ करो ।)

# प्रार्थना

हे नाथ ! तूही मनुष्य जीवन का ध्येय है, हमारी इच्छायें हमारी उन्नित में बाधक हैं, तूही हमारा एक मात्र स्वामी ग्रौर इष्ट है, बिना तेरी सहायता तेरी प्राप्ति ग्रसम्भव है।

--6.212.2-

Ċ

O, Master!
Thou art the real goal of human life,
We are yet but slaves of wishes,
Putting bar to our advancement,
Thou art the only God and Power,
To bring me upto that stage.

### NOTICE

Our subscribers may kindly note that the subscription of our Magazine for the year 1971 is to be paid either through the distributing Centres or to Headquarters direct. In the year 1971 all copies of the Magazine will be supplied direct to the subscribers from the Headquarters by post. It is, therefore, necessary to have complete postal addresses of the subscribers at the Headquarters by the 15th of January 1971. A card has, therefore, been attached with this issue of the Magazine which is to be completed by the subscriber and sent to the Headquarters directly in case the amount of subscription is paid directly. In case the subscriber pays the subscription of the Magazine to the Centre, this card is to be sent through the Preceptor-Incharge of the Centre concerned. The Preceptors-Incharge of the Centres are requested to expedite the collection of subscription and order cards by the date.

J. R. K. Raizada
Superintendent,
Publication Department,
Sri Ram Chandra Mission,
Shahjahanpur (U.P.) India.

|                       | OUR PUBLICATIONS                                    | Rs.       |
|-----------------------|-----------------------------------------------------|-----------|
| 1.                    | Efficacy of Raj Yoga (English) by Shri Ram Chandra  | ji 7.0 C  |
| 2.                    | (Gujrati) Translation of No. 1                      |           |
| ۷.                    | by Keshava Rao K. Shastri                           | 3.00      |
| 3.                    | Reality at Dawn (English) by Shri Ram Chandraji     | 4.00      |
| <i>3</i> . <b>4</b> . | Satyodayam (Tamil) Translation of No. 3             |           |
| ٦.                    | by Shri A. Balasubramaniam                          | 4.00      |
| 5.                    | Satyodaya (Kannada) Translation of No. 3            |           |
| ٠.                    | by Shri S. A. Sarnad                                | 1.50      |
| 6.                    | Satyodayamu (Telugu) Translation of No 3            |           |
|                       | by Shri N. Kumaraswami                              | 3.00      |
| 7.                    | Voice Real by Sri Ram Chandraji                     | 12.00     |
| 8.                    | Commentary on Ten Commandments of Sahaj             |           |
|                       | Marg (English) by Shri Ram Chandraji                | 3.00      |
| 9.                    | Towards Infinity (English) by Sri Ram Chandraji     | 3.00      |
| 10                    | Thus Speaks Shri Ram Chandraji                      | 1.00      |
| 11.                   | Sahai Marg Philosophy by Shri Ram Chandraji         | 5.00      |
| 12.                   | Sah i Marg-Shri Ram Chandra's New Darsana           |           |
|                       | (English) by Dr. K. C. Varadachari                  | 12.50     |
| 13                    | Lectures on Sahai Marg by Dr. K. C. Varadachari     | 10.00     |
| 14                    | Sahai Marg and Personality Problems and Yoga        |           |
|                       | Psychology and Modern Physiological Theories        |           |
|                       | Edited by Dr. K. C. Varadachari                     | 8.00      |
| 15                    | Sahaj Marg and Personality Problems Volume II       |           |
|                       | Superstition and Spirituality                       |           |
|                       | Edited by Dr. K. C. Varadachari                     | 5.00      |
| 16                    | . A Peep into Sahaj Marg (English) by Shri Iswar Sa | hai. 5.00 |
| 17                    | Today is Ours by G Vijaya Rangachari                | 1.00      |
| 18                    |                                                     | 0.50      |
| 19                    | . Sahaj Marg in Outlines                            | 0.30      |
| 20                    | Sahai Marg Ki Roop Rekha (Hindi)                    | 0.30      |
| 21                    | . Sahai Marg-A Natural way of God realization,      | 0.00      |
|                       | by Laxmi Shanker                                    | 0.30      |
| 22                    | 2. Anant ki Ore (Hindi) Translation of No. 9        | 3.00      |
| 23                    | . Talks on the Commentary on Ten Commandments       | 2.00      |
|                       | Sahaj Marg by Dr. K. C. Varadachari                 | 3.00      |
|                       |                                                     |           |

c#

Publication Department, Shri Ram Chandra Mission,
Shahjahanpur, (U.P.) India.
Sahaj Marg Printing Press, Shri Ram Chandra Mission,
Shahjahanpur, U.P.

## **Editor's Notes**

An event of very great import has just taken place. The first ever Seminar of Preceptors was held, in four sessions, on 7th and 8th of this month at Yogashram, Tirupati, under the distinguished presidency and immediate presence of our Revered and Beloved President Mahatma Shri Ram Chandraji, and guided ably by our very Respected Philosopher—Preceptor Dr. K. C. Varadachari, Director of our Research Institute. The importance of the occasion was enhanced by the holding of the third Symposium of the mission simultaneously in two separate sessions. A note on the joint events appears in this issue.

We tender our apology to Readers for the ommission of the Questions page in the September issue although our Notes made a reference to it. We have ensured its inclusion in the current issue. We reiterate our request to our patrons of expertise and experience, to give us the benefit of their accumulated knowledge, by sending in to this Editor at Madras, their brief and complete answers to the questions, to enable the consensus to be finalised and published in the January issue.

While it is an incontrovertible fact that Master's Grace is present everywhere and is ready at tap for all earnest seekers, it is also undeniable that His immediate presence anywhere is a veritable shower of Grace, blessed, continuous and soul-elevating. Such an incomparable opportunity was granted by Master to the aspirants of Delhi, Madras, Tirupati and Tiruchiraplli this month. Master arrived at Madras by air from Delhi on the 3rd, having spent 2 days in the company of the abhyasis at Delhi. He spent 3 days at Tirupati in connection with the twin functions above—

mentioned, a day at Tiruchirapalli and again 4 days at Madras. He leaves Madras for Delhi on 18th reaching Shahjahanpur on on 23th morning. Master has not been keeping good health in the last few months and it behoves all members of the Mission to pray for his health.

Readers will no doubt have noticed the tremendous improvement in the quality of the printing work in the English Section. We congratulate those responsible for the almost errorless printing of the September issue, and trust the improvement will be permanent.

We invite special attention to the scheme of Life Subscriptions for the Sahaj Marg Journal which 78 members have joined so far. Readers will remember that the total number of life subscriptions has been fixed at 100 and the last date for acceptance of Life subscriptions is 31 December 1970. Since the balance available is only 22, Readers are requested to send in their remittances without delay to the Hon. General Secretary at Madras and avoid disappointment.

Vasant Panchami falls on 31 January 1971 and will be celebrated as usual in a spirit of true devotion and dedication to the teachings of the Great Master Mahatma Shri Ram Chandraji of Fatehgarh, whose birthday synchronises with the advent of Basant. Abhyasis everywhere will, as usual, observe this day as a day of unostentatious celebration and of special prayer. Of course the full programme will consist of one hour Satsangh, morning and evening, on 30th & 31st January and morning of 1st February. Fruits and bhog offerings will be made. At Shahjahanpur, there will be continuous meditation on the 31st January by successive groups of abhyasis, as also meetings in the evenings when senior

members of the Mission will talk on important aspects of Sahaj Marg Philosophy and practice of Sadhana.

Our London abhyasi couple, Mr. Elidir Davies and Mrs. Vera Divies are expected to arrive in Shahjahanpur with our French Preceptor brother Mr. Andre Poray on 19th January 71 for a week's stay with Shri Babuji Maharaj.

Our German abhyasi sister, Mrs. Ruth Koch is expected to arrive also but the dates of her visit are not yet finalised. We offer our warm welcome to them all.

Our brother Dr. A. Lakshminarasimhan is leaving India with family shortly for a 3- year term at Copenhagen. We wish them all the best for a successful and happy term and dedication to Master and His Divine Work.

Master has expressed a desire that the Tirupati publication entitled "Shri Ram Chandraji Speaks" should be expanded and a revised edition issued as soon as possible. All our Mission members are requested to send all material available with them, whether in English or in Hindi, to this Editor (11-E, North street, Sri Ram Nagar, Madras-18) at a very early date. Only authentic notes made by the abhyasi personally should be sent. The Editor will be grateful for early communications in this regard.

Namasthe !



Presidential Address delivered by Mahatma Shri Ram Chandraji Maharaj at the Preceptors' Seminar and General Symposium held at "Yogashram", Tirupati, on 7th & 8th November, 1970.

# 'Method of Training in Sahaj Marg'

Life is the awakening of the state of Being. When we brought in our share of the awakening state, every function of the material existence commenced. In the begining, it was more in relation with Divinity from which life started. With the progress of life, actions commenced and continued having their effect according to their nature. Now we have lost our balanced character and have become unbalanced.

Action is a very strong thing because it is connected with life. So its misuse has produced wrong effects and each centre has lost its originality and has begun to imbibe different effects, with the result that the whole frame of the body has become a human factory and has begun to pour out what we have collected so far. And this process has continued for years. When the span of life ended we took another form with the accumulated effects of grossness we had formed. Thus we have been adding at each birth till we have become the actions themselves. Every centre of the nerves has itself become a pole producing different climates and changes. We have formed the poles according to our actions, and the repeated actions have made the centre more strong. The outcome is that we remain embarassed by the commands we receive from different centres for the various faculties.

completely natural. To acquire naturalness should be the main care of the abhyasi. Surrender and cooperation are twin sisters.

The abhyasi proceeds in two ways and both are necessary. By the effect of transmission and his own efforts, the light which the preceptor infuses travels to the different centres, and a sort of vibration is felt by the abhyasi even at the higher points. The other thing which the preceptor does is to start Yatra to the different regions and centres. There are very few persons who do the Yatra by their own labour. In Sahai Marg alone the method of training weaves all the requisites of the spiritual fabric of the abhyasi, and so the preceptors have got very heavy work to do. I can say with authority that without the help of the preceptors a man cannot cross the higher regions because life has come from higher to the lower regions or in other words, it is descending with its own force. Subtle force is very strong, and if an abhyasi tries to go further by his own effort, he is pushed down because he can not get at the subtle force. Upto certain centres an abhyasi can go in considerable time, but beyond that none can go by himself. The preceptor has the knowledge of centres and the energy they contain, and he exercises the divine power coming direct to him to set everything right. If an abhyasi proceeds with his own efforts, or if he neglects the Master at a certain level, he forms a curvature which itself becomes a knot barring his further approach. It can be rectified only through the method of transmission.

The Chief instrument of work for the preceptors is the Will. Of course, methods are there which help the abhyasi to achieve quick and better results, and these I have already written for the preceptors. Now I have requested the preceptors of the Mission to add their wn experiences. The methods that preceptors

follow for the abhyasis are meditation and prayer. The other necessary methods are resorted to by the preceptors themselves for the elevation of the abhyasis.

Why is prayer necessary? It is because at the time of prayer we adopt the suppliant mood which comes very near to surrender. When we cannot do surrender easily, this is the method. Now other things follow. It often happens that a person occasionally, or as a habit, feels the charging of rage in the mind and he goes to a master who prescribes a certain method to eradicate it. My revered Master has, in his notes, written that prescribing the method for certain mental ailments out of avowed authority is not good. He should prescribe that method which a great saint might have prescribed in such cases with successful results. That method will be correct because the evidence is there. Of course, if divine wisdom has been awakened in a Master, then whatever he prescribes will be perfectly correct. In Sahaj Marg system, all the methods of "doing" are for the preceptors, and "becoming" is the job of the abhyasi.

The background of spirituality is the moral courage which rises when one is moral. My revered Master used to say "How-so-ever advanced a person may seem to be, if his moral character is doubtful, I would say that he has not got even a breath of spirituality." And what is morality in the true sense? It is that all the faculties may come in harmony for proper use. How does this happen? When a man begins to be away from the 'self' it begins to develop. So all the methods given in any religion are only for this end, and the methods and procedure of Sahaj Marg are very easy for it. With the overemphasis on 'self', morality decays. But it is the part to be played by the preceptors alone that the self be turned to divinity.

What is the 'self'? It is the gross state produced by the charge of the mind. If I may be more vivid for the common understanding, I can say that self becomes the individual force with its separate entity. If we are in the hands of a real master all the things necessary for man to be called Man gradually come out themselves. Really speaking, in our system, the methods are for the preceptors to introduce divinity into the abhyasi who is in a sleeping state. Remembrance on the part of the abhyasi helps a lot. The job of the Master is to remove the thick layers so that the divinity may begin to bloom. In the state of spirituality the bud becomes the blossom. Every transmission from the preceptor, even if given with a lack of confidence in himself, will give light to the abhyasi, whether the latter feels it or not due to lack of sensitivity, because the one and the same force is working in all of us. Moulding is the preceptor's business. I am happy that all the preceptors of the Mission are doing good service to the abhyasis selflessly, not as a master but as a fellow being. May this develop further!



## First Breceptors' Seminar and Third General Symposium of the Mission held at TIRUPATI on 7th and 8th November, 1970.

41 Preceptors presented their homage to His Holiness Satguru Mahatma Shri Ram Chandraji Maharaj, Founder-President of our Mission on the momentous occasion of the first Seminar of Preceptors called by our Revered Director of Research, Dr. K. C. Varadachari, at Tirupati, on the 7th November. Despite heavy pre-occupations and unfavourable health condition, our President had undertaken the arduous and long journey, impelled by his enormous love for mankind, and we of the Mission can do no more than acknowledge our debt of gratitude to Him and pledge ourselves once again to continue our endeavour to effect total surrender of ourselves at His Holy Feet.

The occasion was rendered more important by the fact that the Third Symposium sponsored by the Research organisation, in the series which commenced with the first symposium was also included in the programme. Both Seminar and Symposium were presided over by our beloved President, whose inspiring Presidential Address is included in this issue. The schedule was quite tight and workmanlike, and the indefatigable Dr. Varadachari ensured due observance by his very skilful and experienced guidance of the proceedings. Details of the schedule are;-

Saturday, 7th Novr.

7.30 A. M.

Satsang at Yogashram

10 A.M. to 12 Noon Presidential Address + Inauguration of

Seminar

Papers by sri R. Viraraghavan + Sri C.A.

Rajagopalachari and Discussion on the papers. ( Paper of Sri R. Seshadri could not be presented as he was unavoidably absent )

2 P.M. to 4 P.M. Papers by Sri P. Rajagopalachari, Dr.V. Parthasarathy and Sri K. C. Narayana and Discussion thereon.

4.30 to 6.30 P.M. Symposium - subject: The Moral Life and Spirituality. Papers presented by M/s. P. Rajagopalachari, T. Srinivasan, Dr. C. Seshadri, Dr. P.T. Jagannatha Rao, K.C. Narayana, T. Dhond Rao, K. Madhusudhan and Dr. S.K. Swamy.

followed by General Satsang.

Sunday, 8th November.

7.30 A. M. General Satsang

10 A.M. to 12 Noon. Seminar-Papers by M/s. S.A. Sarnad and Sri Raghavendhra Rao of Raichur and Discussion on the papers.

2 P.M. to 4 P.M. Seminar - concluding Session:

Questions and Answers: President's Concluding Remarks and winding up by Dr.

K.C. Varadachari.

(Dr. Varadachari's Paper was distributed)

13

4.30P.M. to 6.45P.M. Final Session of the Symposium on The
Moral Life and Spirituality. 12 papers
were presented including those of Sri C.
A. Rajagopalachari and Kumari Kasturi
Chaturvedi (English translation of the

Hindi original was read by Smt. Chitra Srinivasan).

It is expected that the Symposium papers will be published in book form shortly by the Mission's Research Centre, as on the previous two occasions, duly edited by the Director, and will form a valuable addition to the extant Sahaj Marg Literature.

The Preceptors' Seminar marks the advent of a new era in the practice of Sahaj Marg system of sadhana. The free and frank exchange of methods of training adopted and results obtained. the evaluation of results, considerations of minor variations suggested on the basis of individual trial and experience, full and critical appreciation of individual papers of even the seniormost preceptors and the questions and answers brought out (a) the depth of actual experience of each preceptor, (b) their shortfalls, and (c) correct and unambiguous appreciation of the Methods of Training to be adopted. The President's answers and clarifications were couched in the inimitable language of simplicity and clarity characterised by extreme economy of words. Dr. Varadachari guided the ship of discussions through its shoals and difficulties with unerring skill of a mature navigator. The assembled preceptors were imbued with the inspiration of MASTER's advice and guidance. The Sessions closed with a feeling of thanks offering by Sri C. A. Rajagopalachari on behalf of all the Preceptors.

Sri K. C. Narayana deserves encomium for the work connected with both Seminar and Symposium.

-C. A. R.

# **MY STAR**

The night is dark-and yet

There is a light.

In a hopeless world

There's a hope that shines.

Bright and brilliant- marvelously great

The Eastern lantern is my star on the way;

Mrs. Birthe Haugaard
(Denmark)

### **MASTER**

The Tide came in with moon;

It filled the river till

Bankless it did seem;

The boat floated ever so smooth.

The broad oars had no grip,
The long pole had no thrust;
Over the river's calm flow,
The boat floated ever so smooth.

Steadily ebbed the Tide,
The water's level fell,
The keel rubbed sand and pebble
The big boat ceased to float.

"Master", prayed the boatman,
"Give the boat thy blessing,
And take it to the distant shore,
Where seas wash thy holy feet."

The eye could certainly see,

But nothing around could it see!

Where, oh where, is the Master

Who gave it the power to 'see'?

H. Joga Rao, Hyderabad

# **PRALAYA**

(S. A. Sarnad)

'Pralaya' is a Sanskrit word derived from the root 'লী' (লম্) -to merge— with the prefix 'ম' indicating intensity. So, Pralaya means 'total disappearance', 'complete merger', or 'absolute destruction or dissolution'. Pralaya may be individual as well as cosmic. When individual Pralaya takes place, the individual disappears and merges into the basic elements which constitute the individual form, the underlying substratum remaining unaffected. In cosmic Pralaya everything vanishes and merges into Pure Existence

Pralaya occurs at each and every stage of growth. For example, the seed decays and the tree grows. In all living beings the original form gradually disappears as development takes place and a new form emerges. We call this process growth, even though it involves destruction. Innumerable blood particles of the embodied beings are deformed and reformed every moment in this process of growth. It is interesting to note that the Sanskrit word 'शरीर' has been defined as that which dies every moment –(शीयंते प्रतिक्षणं क्षीयते, इति शरीरम् ।)

Pralaya appears even in the spiritual field. It is a gradual and not a sudden process. The ideas and ideals, prejudices and thought patterns—nay, the whole mental make-up of the individual, have to be destroyed and reshaped in order to attain the Divine. Pralaya in spirituality is a means of attaining the Highest Ultimate. The influx of Divinity in the Abhyasi is in proportion to the extent of Pralaya that he is able to create in himself.

Each individual in this world has created another world of his own, however tiny it may be. Especially, highly imaginative men create worlds which are comparatively more permanent, with the result that they begin to dwell in them with joy and comfort. They go on strengthening their worlds throughout their life and do not want them to be destroyed. Unless there is a complete 'break-through', their spiritual progress is likely to remain a mirage.

The problem now remains: How to achieve Pralaya? It can be achieved in three successive stages. Firstly, the posture for meditation ( Asana ) works wonders. It paves the way for Pralaya and prepares the mind of the individual for achieving it by means of physical contraction. Asana can be truly described as the preliminary step in our onward march towards the Ultimate. Master has elaborately dealt with it in his 'Commentary on Ten Commandments of Sahaj Marg.' He says that man has to contract naturally from below in order to go upwords So, he has to bring his legs and the other parts of the body to one pose and keep them steady. A pertinent question may be asked here: Cannot any posture other than the usual one for meditation, i. e., Padmasana (Lotus pose) or more preferably Sukhasana (Comfortable posture) achieve this purpose? If contraction is aimed at somehow, it can be achieved by any pose. Why Sukhasana alone is insisted? Quite true. But, we must remember that our purpose is not contraction alone but to connect our mind with the Ultimate Divine Reality. The pose that relaxes our mind from all tensions enabling us to think of the Divine and to achieve contraction of the limbs at the same time would be no other than the above two asanas. As soon as we sit in that pose our mind becomes automatically introspective and

we are lifted as it were towards the Divine. It does not matter, for however short a time it may remain connected with it. So, our Master rightly says: "In whatever way it (contraction) might be done, the form would finally be that of the Asana." Though the whole process is outward and physical it is very helpful in as much as it associates the Abhyasi with Reality.

The second stage is meditation. It hastens the process of Pralaya and connects our mind directly with the Source. Of our own making, our individual mind has become an abode of tumult and confusion. As Master puts it, our senses are almost spoiled owing to many wrong associations. We have lost the sense of discrimination and are quite incapable of understanding subtler ideas. We have thus become gross with many limitations. We have created for ourselves many obstacles and coverings which keep the soul entrapped, not allowing it to experience its original state. Meditation helps us to shatter these limitations and grossness provided that it is rightly practised under an expert guide. What happens in meditation is that we gather ourselves at one point and create our Pralaya. A sort of Divine will is formed in our heart which soon covers completely the surroundings of the Heart Region, As it goes on developing and expanding with our practice, it begins to disperse the overwhelming clouds of dejection and dissatisfaction giving way to bliss. It dissolves all the previous impressions (Samskars) and stops the formation of further impressions. Spiritual progress then becomes very smooth and the Abhyasi begins to taste the Divine life.

Constant remembrance of God or Master of the highest calibre having the power of transmission is the next stage in achieving Pralaya. It can also be practised as an independent device although meditation opens the gateway for it. It is by far the most

potent means of creating Pralaya in one's own self. Constant remembrance is nothing but meditation throughout the waking state. The process is sometimes found working even during dream and deep sleep. It empties the inner being of man and provides for a firm footing of the Divine. Pralaya is created in its entirety giving room for the Divine effulgence. The Sadhaka soars high and begins to have subtler and finer experiences of a very high order which continue till there comes a stage which does not change any further. His whole consciousness is divinized and he is permanently established in the Divine. He sees all in One and One in all; and as such he remains equally attached or unattached with all. The problem of his life is solved for ever.



WITH THE BEST COMPLIMENTS FROM

# Empire Colours & Chemical Company

TO THE PARTY OF TH

ではないのできるというできる

Manufacturers of Cement Flooring Oxide Colours
Coloured Cement Floor Wax Polishes

12, Malavalli Rama Rao Road, Banglore-2

THE PROPERTY OF THE PARTY OF TH

# A New Light is Shining in India

( by Raghavendra Rao, Raichur )

Historians tell us that about two thousand five hundred years ago a great personality known as Gautama Budha preached about methods, by practising which men could get rid of the miseries of this earthly life and attain Nirvana. Now we come across many forms of Buddhism and many kinds of Buddhists almost all of whom are still suffering from the same miseries and still hoping for Nirvana. About two thousand years ago another great personality known as Jesus Christ preached about the way of life to attain salvation and to enter the Kingdom of God. Now we come across many forms of Christianity and many kinds of Christians almost all of whom are still suffering from the same bondages of flesh and struggling under devilish dominations. Similar is the case with the Islamic and other various religions and their followers. Even secular ideologies and philosphies like Marxism and Darwinism have been relegated to similar fate of fanatic followers suffering misereably. Even though the Marxists do not call their ideology a religion, yet it has been betraying all the symptoms of religion, like dogmatism and intolerant fanaticism based upon selfish and vested interests of the leaders or the men at the top.

India is a great country noted for her great spirit of tolerance and generous hospitality for all the religious as well as secular ideologies. Even though these noble virtues have been costing her integrality and sometimes even her sovereignty and independence, yet quite oblivious of these calamities she is continuing and even developing those qualities. In this country one

can see different shades and colours of all ideologies and religions with full guarantee of religious freedom and freedom of thinking for each and every citizen. Due to this spirit of freedom only, it has been considered a boon granted by god, to be born in this great land, in spite of the common miseries associated with poverty, old age, disease, and death. When a believer in a particular religious ideology starts murdering his fellow-beings just because he thinks that they do not believe or have faith in his conception of God; when a believer in a particular Social theory or Ideology indulges in mass murdering the believers in other ideologies in order to 'save' his own ideology; or when two groups of the same religious faith or social ideology start mutual wars; the Indlan mind gets baffled and can never believe in their professions of religious faiths or social ideologies. The Indian mind takes the commonsense view that the wars are fought to preserve the parties' vested or selfish interests. The parties are ashamed to acknowledge their animalness and lower levels on the rung of evolution, and start clothing the brute in themselves with deceptive and plausible ideologies. These mass murders or wars become still more cruel when the victims are assured that it is all for their own good. When animal sacrifice was prevalent in India, the priests were preaching that the sacrificed animal would straight-away go to heaven. No wonder if the athiest should recommend to the priest to sacrifice his own father, if that were really so.

Philosophers try to separate, classify, and analyse problems, attempt to put forth their theories and sometimes even recommend their solutions. Never—the—less the problem of the individual remains as complicated and unsolved as the problem of society. Mystics also attempt to solve it, but before they can do anything,

they get entrapped in their raptures or emotional ecstasies or even fanciful hallucinations.

Therefore, if any fresh attempt is to be made by anyone in this direction, he should take care to avoid the pitfalls which humanity has already encountered, and expand his vision of the Ultimate or of the Ideal to infinity and make a firm determination to remain dynamic and never to stagnate at any point. The vast development of technology and spread of education ought to have convinced almost everyone by now about the tremendous potential power that lies in the thought power of man. All sciences, philosophies, religions, discoveries and inventions are the result of man's thinking. Hence the solution of the problem of the individual as well as of the society lies in utilising this power of thought, which depends upon the individual's will and effort alone. No amount of brain-washing techniques, religious persecutions or inquisitions or even temptations and persuasions can help in preparing the individual to take work from his own will-power. The individual shall have to wilfully will for shattering away his own bondages and become free. Then only he can hope for further evolution and progress to higher human and even to divine levels.

Of course the help of a higher power is quite necessary and even indispensable. But that higher power, apparently out side of one-self, has to be ultimately discovered within himself only, for which, again the same Higher Power helps. This is not mere mysticism but a very practical and realistic fact of experience. In the practice of Raj Yoga according to the method of Sahaj Marg this help is rendered through Transmission. If any one is desirous of experiencing it, he may approach any Preceptor of Shri Ram Chandra Mission and try the experiment. The question

of realism versus idealism; institutions versus individual; holy Ignorance versus realisation of God and many others are resolved in a very natural manner if one starts using his own power of thought after practising it. This is a new path discovered by the founder-President of the above mentioned Mission and, fortunatly for us, he is amongst us to help us without an iota of selfishness. May all the seekers see the Light. Amen.



WITH THE BEST COMPLIMENTS FROM

### ALLIEDPAINTS

A STATE OF THE STA

Manufacturers of High Quality Paints, Varnishes, etc.

STATE OF THE PARTY OF THE PARTY

48, Kiali Ganj,

Lucknow, (U.P.)

## Constant Remembrance in Sadhana

( K. C. Narayana )

One of the practical problems that face a sadhaka is the problem of constant remembrance. Every system of yoga insists that the sadhaka should have constant remembrance of God as his goal. It is very rarely explained how it is to be done correctly. Most of the suggestions made in this connection do not touch even the core of the problem viz, the inability of the aspirant to think about his goal always, and feel the presence of God in him and in every thing in the world.

A commonly given and accepted suggestion to develop constant remembrance is to sing songs in praise of god, his great deeds and on the love Rishis, Avtars and saints had for Him-in short, to do Bhajan. How bhajan, which is very commonly accepted as a mode of expression of Bhakti, ever entered the field of Yoga, is beyond one's comprehension. However, such a method is still in practice. Perhaps the doctrines of the 3 yogas stated by Shri Krishna in his Bhagavad Gita and the classification of Karma, Jnana and Bhakti yogas as tamasic, rajasic and sattvik paths of realisation has something to do with the introduction of bhajan in yoga.

Constant remembrance of God as the Ultimate goal, which we have to reach, is not possible by repetition of mantras, or performing bhajans. The psychological preparation to feel motivated to attain God is impossible unless a crisis situation develops and leaves a permanent impression which is deep in the consciousness of the individual. Every individual has some moments of alarm and danger which may be felt as crisis, but whether such situations lead to a feeling of utter dependence on God permanently

is a matter of great doubt. While carrying a corpse is no new scene to us. It was for Lord Budha of great importance and the event developed in him a great crisis leading to his relinquishing base pleasures of life. That such a very trivial and common thing should develop in an individual into a crisis is no mere accident. As Sri Krishna stated in the Bhagavad Gita it is only through His grace that any one can realise the Ulitniate reality. Such a shower of grace from the Ultimate alone could have made Budha turn towards inner realisation. It is no good parrotting the transcient nature of the world and the imperative need to seek realisation, as it is well known that the very same transcient nature of the world is the basis of hedonistic and carvaka thinking. The psychological preparation is more important than the logical. Any amount of Jnana or phylosophy will not lead us even an inch towards realisation, unless a need to realise develops in us.

Such a psychological need for realisation is the outcome of Divine grace alone. The restlessness of the sadhaka is the result of transmission of a higher force which disturbs the balance (homeostasis) of the individual and makes way for higher approaches in consciousness. A competent guru alone can infuse such a change in the make up of the individual through the transmission of the Ultimate energy. The transfusion that happens on the energy entering the individual which is a rather static closed system of consciousness is a fusion of levels and standards. The individual starts losing all but his best in the frame of reference and grows vaster in the infinity of consciousness. Such a process of losing individual identity alone can be termed as vairagya and the growth of consciousness as realisation. What ultimately remains of the individual may not be anything that we know of. Probably

as Sri Ram Chandraji puts it, we would be afraid of knowing it.

Constant remembrance thus is a dynamic process kindled by the influx of the Divine Energy in ones' consciousness which disturbs the very balance of the being and makes it move towards its goal rather than a mere repetitive process which is mechanical and gross.

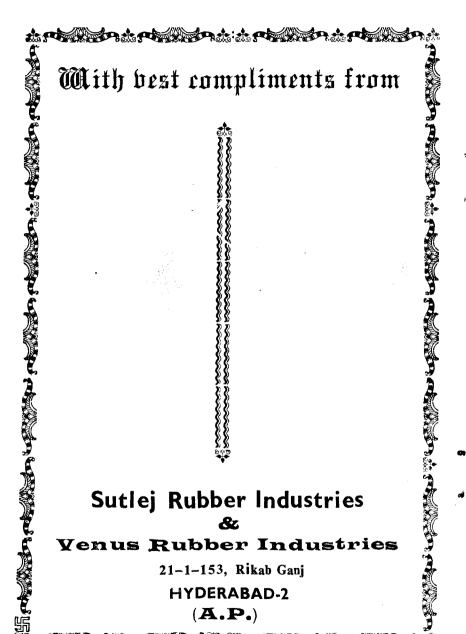


# Sahaj Marg-Catechism Questions (Series 1)

1 - What is Sahaj Marg?

4

- 2— In what respects is Sahaj Marg different from other systems of Sadhana?
- 3— What is transmission (Pranahuti)?
- 4— What is the special importance of the Guru (Teacher) in Sahaj Marg system?
- 5- What are the essentials of meditation?
- 6— Who are eligible to take up this system of practice?



# The Malady And The Remedy

Speech delivered by Sri R. Seshadri on the 'Vasanth Panchami'
Day - 10th February: 1970.

Looking around the world we find today there is lot of discontent and unhappiness, mental agitation and unrests, covetousness and greed for acquisition of wealth and power. There is alround deterioration in the sense of ethical values of life. Consequently there is no mental peace, no attempt even to live a true life, let alone God—consciousness and Realisation. The overall picture is gloomy indeed. But what is this all due to? Everyday the frontiers of man's knowledge of the external world are widening. Now man can travel in space, land in the moon and attempts are being made to reach other planets also in the universe. But as one of the leading European statesmen has aptly said "We may well go to the moon, but that is not very far. The greatest distance we have to cover still lies within us." In process of finding out the nature of things outside, man forgets himself and his own true nature.

Having born in this world, it is very necessary, no doubt, to have an objective view of life. But at the same time without a subjective enquiry about his true self it is absolutely impossible to live a balanced and perfect life. All causes of trouble will slowly cease to exist, if only man makes an attempt to analyse his own subjective life. After all what is Society, nation or mankind? It is only a collective of individual men. And naturally if each man begins to attempt at a subjective enquiry, to that extent the tension in life and restlessness subside. He will develop

courage to face disappointments, failures and frustrations. And the way is only by taking to Yoga, the Raja Yoga.

What is Yoga? It is nothing but a technique by which we tune ourselves to the highest level of consciousness, through the mind and the intellect. For this we need not renounce the world and go to forests to do penance. Nor does this mean torturing our body and mind. Living a natural, normal householder's life, anybody can practise this Sadhana, provided there is an appetite in him to seek the Reality.

If we analyse ourselves subjectively, each one of us will find that there are three facets of life in us- the waker, the dreamer and the deep-sleeper. When the life principle i. e. the self in us identifies itself with each one of these through its perception five organs of action, the five vital breaths, the mind, intellect and ego, it appears to be three different personalities within us. This self or conscious principle projecting through the prism of the mind and intellect creates more and more of world-of-objects, weaving around itself more and more thoughts and ideas, resulting in more and more grossness. Thus it feels as though it is far far away from Reality. But if by a spiritual teachnique we can surmount or transcend this mind and intellect we will jump into that Pure Consciousness or Reality. This is the fourth facet of our Personality, the 'Thuriya', attaining which we will feel no more entanglements in the day-to-day life, though we may be enjoying the experience of good and bad of the first three facets of life- ( स भूञ्जानो न लिप्यते ). We will be unaffected by these. But we should note that mere intellectual understanding or an academic knowledge of this will not take us to this state, but it has to be realised and experienced.

ø

To the suffering mankind, for the upliftment of humanity, one of those rare birds from the Realm of perfection flew back to this realm of apparent contradictions in a spirit of divinely selfless service to lead and to guide other restless souls unto the Source of Truth and Place of no Return. It was the Adi Guru of our Mission, Samarth Guru Mahatma Shri Ram Chandraji Maharaj of Fategarh, whose 99th Birthday we are celebrating to-day. Incidentally please note we will be celebrating the centenary of this Mahatma's advent to this world next year-1971. He has given us the Sahaj Marg system of Raja Yoga to suit the modern conditions of life, purging out superfluity from the Raja Yoga that had all along been in vogue. The attractive feature in this system is that a normal worldly man can develop both the faces of his life-the worldly and the Divine-side by side with equal attention. The present Head of the Mission, Puiva Sri Babuji established this Sri Ram Chandra Mission exactly 25 years back, after the name of this great personality, with a largeheartedness, to spread the Message of his Master and help the seekers of Reality, without minding his own frail health and other difficulties. His one aim is divinisation of man by taming the animal in him and perfecting the human qualities in him.

He has fixed a goal, by giving us a 'Maha Vakya' to meditate upon, supplemented by Pranahuthi or Yogic Transmission. The goal is complete oneness with the Divine. The absolute is All-pervading, Eternal and Infinite. In Infinity any point can be the centre. The centre in ourselves is the Centre everywhere. Our heart being the centre of ourselves, wherefrom the life force works, and without which this body cannot exist, is the centre everywhere. So the 'CENTRE' of the Central Region about which our Revered Master speaks is nowhere else but within ourselves.

That is one of the reasons for choosing the heart as a focal point for meditation in Sahaj Marg Sadhana.

I was telling about the 'Maha Vakya' given by our Master. It is the first line in our prayer 'Oh Master Thou art the Real Goal of Human Life.' At the first instance it may look like your individual self addressing this prayer to the Master himself, as for many of us it may be difficult to meditate on the Supreme Self or Brahman or Bhuma directly, without a concept. Actually there is no harm at all in doing like this, for, after all the personality who has realised the Brahman and is absorbed in it, is the 'Supreme Itself'-Brahmavit Brahmaiva Bhavathi' as the Scripture savs. When you feel you are absorbed in such a Master, you will find next you are absorbed in Brahman itself. Finally at the moment of experiencing the ULTIMATE there will be neither the Master, nor your self nor the meditation. This triple concept is only meant for enabling the Abhyasi to realise the Supreme Truth. No object will remain in the subject then. What I want to tell about this 'Maha Vakya' in our prayer is that though the address is in the second person at the first instance, it will turn out to be in the first person when you will be addressing your own 'SELF' and finally that will also disappear and you will become the 'GOAL' itself or I shall say there will be complete identity between the Goal and your self at the stage of Realisation. This is the glorious and subline effect of the 'Maha Vakya' in our prayer, for which we should ever be grateful to our Beloved Master.

So our meditation is on the meaning of the prayer which contains this Maha Vakya. I would like to tell a few words about meditation. No amount of study and reflection will make us realise the Ultimate. Meditation alone is the royal path that

will lead us to our Goal. The more one meditates on the significance of our prayer, the more one will realise how the human and divine personalities in him develop. Meditation in this way will enable one to get over his mental tensions and phychological weaknesses and on the positive side one will develop intelligence, efficiency and skill and unbounded energy which will certainly help one to discharge one's duties to family, society and the world at large— योगः कमंसु कोशलम्. All this will automatically happen, without his own knowledge and the transformation will be so natural, so smooth. More so when the meditation is on 'THAT' which is beyond the bounds of all phenomena. It is the inexorable law that the meditator becomes what he meditates upon.

The object of meditation is to make the seeker live at least one split moment of his life in that state of the Absolute, independently of all other periods of time. As the Master says "when a man creates in him a strong craving for the Absolute, he is indeed in a state of prayer. Whenever a man enters in that state even for a moment, his prayer is granted." But it requires continued practice to accomplish it. People should be exhorted to offer such a type of prayer. If one achieves and settles down in it, what else remains for him to do except remembrance, and that too in a way that it never comes into consciousness even.

0

The experience of a thought is in direct proportion to the frequency with which that particular thought strikes the mind. Thought disturbances will come only where there is a mind. When the mind is unified with the Ultimate or alternatively with that of a Master who is a realised soul, that single—thought—mind is no mind at all. The more a seeker meditates in the right way, sooner will he reach a point from where no more thought will arise. All

thought will lapse into silence. From that moment that person begins to live in Reality. This is what is exactly aimed at by a right process of meditation in our Samstha.

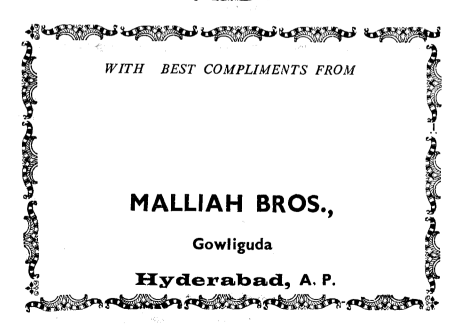
Now, a word about why should we meditate on the heart. The practice followed in our Sahai Marg Sadhana is 'meditation on the heart thinking of Godly light within it. "There is a great philosophy underlying it" as Master says. Heart is the seat of humane and divine qualities in man. It is the seat of emotions, love, mercy and sentiments. The head is the seat of logic and reason. A pure intellect devoid of the qualities of heart is a 'soul -killing self-poison'. Man's intellect would be his own destruction if the pure reasoning and logical faculties do not pass through his heart. He will ultimately create a 'Frankenstein' within himself which will destroy him, if the head overgrows at the expense of the heart. The present day difficulty is we are trying to live on the intellect alone without a heart, resulting in failure to live an ideal, happy and cultured life in an atmosphere of peace and understanding. The pure Awareness or the Centre of Consciousness is in the space in the heart only, and meditation on that is therefore the right way for faster progress.

An important aspect of the Sahaj Marg Sadhana is the process of Yogic Transmission or 'Pranahuthi.' As the Master puts it "this is power working through the channels of pure mind. The worthy guide by the power of yogic transmission weakens the lower tendencies in the mind of the trainee and sows the seed of Divine Light in the innermost core of his heart. In this process the trainer uses his will-force which has Divine Infinite at his back'.

'The total Reality is a potent power consisting of both dynamism and consciousness'. The dynamic aspect of Reality is

called the 'Prana' and the Conscious aspect is Consciousness. It is this Prana that is injected into the seeker and utilised to wake him up from his physical sloth, mental drowsiness and intellectual stupor, and to kindle in him the Divine Consciousness. The seeker, of course, is expected to actively cooperate while receiving this Yogic transmission for a fuller and everlasting effect.

Verily 'Sahaj Marg Sadhana' is the remedy for the present day ills of mankind. On this auspicious day let us express our heart felt gratitude to our Revered Master, who in his unbounded kindness is radiating Divine Effulgence on all the four corners of this earth. Let us pray for his health and long life so that, we, the seekers may get the full benefit from him and achieve the Goal of Life. Let us stop not until then.



O

4



WITH BEST COMPLIMENTS FROM

## "MEGH DOOT"

### Manufacturers of

High Class Paints, Varnishes, Adhesives (Joycol/Micacoll)

Cement Dry Colours and Lime Colours etc.

MEGHDOOT PAINTS & CHEMICALS (INDIA)

Head office:

THE THE PROPERTY OF THE PROPER

ELECTION OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE

Factory:

O

7/41, South Patel Nagar, New Delhi-8

12th Mile Mathura Road
Amar Nagar

Faridabad (Harvana)

### **Sole Distributors:**

M/s. Saluja Brothers, Karol Bagh, New Delhi-5

Phone: 562685



WITH BEST COMPLIMENTS FROM

# Paper Suppliers

Suppliers of High Quality Papers & Boards

2 , Baker Street,

Madras-1

# Knowledge, Action and Realisation

Raghunandan Prasad Indra, Lakhimpur Kheri

Work is worship, and worship is work. Worship has two elements in its constitution—the subjective and the objective. The subjective element is the spirit of dedication, the objective element is the thing dedicated. There is a direct relation between the spirit of dedication and the thing dedicated from what you own and possess. The deeper the dedication of the spirit, the higher the worth of the thing dedicated.

Some people think that Jnan is opposed to action. The opposition between the two is, however, only apparent and superficial. The law is, deeper the Jnan, higher the action. But there is a true Jnan and a false Jnan, just as there is true action and false action. There is irreconcilable opposition between the false Jnan and the false action, but there is no such opposition between the true Jnan and true karma.

False Jnan is born of a bookish approach to the under-standing of the Real. It ignores life and insists upon dogmas, it rejects the substance and pursues the shadow. All great men who were endowed with true Jnan in any appreciable degree, have been men of great action, they have been the founders of great movements in history. The men who had clung to false knowledge and bookishness were lost in the verbiage of their so called knowledge.

Not that book knowledge is to be slighted and deprecated. The book knowledge is to be understood, digested and assimilated in the context of the changing history of thought and action. It is not to be swallowed and allowed to remain unchewed and

undigested. When it remains undigested and unassimilated, it loses its healthy contact with knowledge and becomes an intellectual and spiritual disease.

False action is clinging to form, ceremony and ritual, which lose their contact with spirit, and, therefore, with life which guides, directs and contacts all creative and purposeful action. Mere recitation of the holy name, mere worship of the idol, mere observance of ceremony easily tend to lose their touch with the spirit, and cease to be creative and dynamic. Revolutions of thought and action are required to impart creativity and dynamism to life without which it cannot exist, whether in the individual or the social organisation.

When false knowledge joins with false action, it becomes cant and hypocrisy. When cant and hypocrisy overtake the individual of the society, they lose their faith in themselves, and rapidly slide down towards spiritual stagnation and material ruin.

True knowledge and true action must conjoin and cooperate for true and purposeful development, whether of the individual or of the society. It may be that true knowledge alone, if not wedded to true action, will lead the individual not to spiritual liberation, but to escapism, which is false and cowardly. It may be that true action, if not wedded to true knowledge, will lead to falsification of life and not to its developments.



# मालिक की निगाह

(सुश्री कस्तूरी चतुर्वेदी, मोदीनगर)

यह कैसी निगाह है, यह किसकी निगाह है, कैसी प्रतीक्षा भरी श्रांखे हैं। यह किसकी श्रोर ऐसी स्नेहाविष्ट-दृष्टि से निहार रहीं हैं? इन्हें क्या चाहिये? किसी से क्या कुछ माँग रहीं हैं? इस निगाह में कैसी श्रातुरता है? इन निगाहों में, इन नेत्र—द्वय के भरोखों से यह किसकी प्रतीक्षा सी टपक रही है? इनकी मूक ष्विन किसको दूर से थपिकयां सी देरहीं हैं, श्रपने पास बुला रही है? किस बड़भागी को श्रपने सुकोमल श्रंक में समेट लेने को श्राकुल सी है? इन प्रश्नों का स्वागत करना ही होगा। इनकी उपेक्षा भला की भी कैसे जासकती है क्योंकि यही तो मालिक की निगाह है। यह तो एक हृदय से दूसरे हृदय की बात है। हृदय के पास श्रांख नहीं है, जिह्ना नहीं है, हैं केवल श्रतल भावनाश्रों की गहराई सागर की लोल-लहरियों से टकरात भंवर की तरह से ही है इसका चक्र (हृदय —चक्र)। हम इन स्नेह भरी निगाहों को श्रपने हृदय रूपी भंवर के चक्र में पैठा लें यही एक इलाज है सब मर्जों का।

भ्राम्रो ! भ्राजाम्रो ! हृदय की हूक चैन से नहीं बैठने देरही हैं। इस हूक ने भ्रंतर की गहराई को उथला करके फैला दिया हैं।

इस पावन, पुनीत दृष्टि की किरणों को हम ग्रपने ग्रंतर में सीधी उतार लें ग्रंतर में सीधी ग्राने दें, हमें केवल ऐसी राह बनानी है। यदि हमारी दृष्टि के मध्य में 'उसकी' दृष्टि के ग्रितिरक्त कोई तीसरी वस्तु है तो फिर हम उस पावन दृष्टि की किरणों को ग्रपने ग्रंदर सीधी पैठने देने की राह में रोड़ा ग्रटका देते हैं। राह को स्वच्छ, ग्रुद्ध एवं सरल बनाने का तो बस एक ही उपाय है। हम ग्रपनी दृष्टि के पथ में 'उसके' ही महत् स्मरण को बिछा लें। हम ग्रपनी स्मरण भरी, प्रतीक्षा—ग्रुक्त दृष्टि द्वारा ग्रपने हृदय में छुपी तड़प को निकाल कर बाहर ले ग्रावें, बस तभी सच्चा रत्न मिल गया समक्तना चाहिये। यही वह वस्तु है जो ग्रपनी राह स्वयं टटोल लेती है। ग्रपना मार्ग सहज बना लेती है, सुकोमल बना लेती हैं। किन्तु इस ग्रमूल्य रत्न की खोज जब हम ग्रंतर की ग्रतल—गहराई में पहुंच कर करते हैं तो हृदय रूपी सागर इसे उगल कर हमारे लिये, हमारे समक्ष फेंक देता है। हम इसे सहेज लेते हैं, समेट लेते हैं; हृदय से लगाकर ही रख लेते

 $\mathbf{c}$ 

0

.

हैं कि यदि कभी चक्कर में फंस जाने पर, उलभनों से ग्रसित हो जाने पर यह हमसे छूटे तो हमारे हृदय रूपी सागर में ही समा जाये। हमारे हाथ से बाहर न हो जाये। किन्तु यह कहना भी कि इस ग्रमूल्य राशि को हम सहेज लेते हैं, हम समेट लेते है कहां तक सत्य हो सकता है। यह कदाच्ति भलीं प्रकार यह बड़ — नागी ही समग्र पायेगा कि जिसके जी में लगी हो प्रथवा जिसके जी को यह लग गई हो। वास्तविक तथ्य तो यह है कि सर्व प्रथम तो इसे खोजते हम हैं किन्तु मिल जाने पर फिर यही हमें क्षणा क्षणा सहेजती है। पल पल पलकों में ही समेटती है। यही है वह ग्रलौकिक रत्न जो उस ग्रातुर दृष्टि को, उन प्रतीक्षा भरे नेत्र—हय को हम।रे ग्रंतर में, हम।रे लिये उतार लाती हैं।

जब जीवन में हम किसी निश्चय को अपने विचार में दृढ कर लेते हैं तो कमशः हमारी आंतरिक दृष्टि उस निश्चय के पीछे लग जाती है। निश्चय रूपी श्रांखला लक्ष्य से बराबर शक्ति खोंचती रहती है ऐसा मैंने अनुभव किया है। इस प्रकार निश्चय की दृढ़ता हमारे आंतर में हढ़ता भरती जाती है। उधर लक्ष्य की याद कमशः विचार द्वारा अप्रत्यक्ष मन में घर करती जाती है। अप्रत्यक्ष—मन की विजली मन में, स्मर्ए में तीव्रता एवं आकर्षण भरती जाती हैं। इससे हमारे आंतर में बिजली की सी शक्ति उत्पान हो जाती है जो केवल हमें ही नहीं खोंचती है बरन् वैसे ही किचन (तड़पन) 'मालिक' के अन्दर 'उसे' हमसें मिलने को बेचैन कर देती है। कैसा अव्यक्त रस है। कैसा अनूठा सत्य है। वास्तव में हम (साधक) को तो आवाहन की प्रतीक्षा रहती है, हमारे नेत्रों में आवाहन के ही अश्रु रहते हैं किन्तु उधर मिलन की आतुरता में 'प्रिय' आकृल व्याकुल सा हो जाता है। उनके नेत्रों में भी किसी के मिलन की प्रतीक्षा समा जाती है और तभी साधक की प्रतीक्षा सूहागिन हो जाती है।

0

0

हमारे घ्यान ग्रथ्या रमरणे में जब तक प्रेम व रुचि की लसी नहीं उत्पन्न हो जाती है तब तक हमारे निश्चय में दृढ़ता रूपी चिपक उत्पन्न नहीं हो पाती है। जब तक निश्चय में लक्ष्य प्राप्ति से चिपकन नहीं उत्पन्न हो जाती है तब तक हमारे विचारों में 'उसके' समरण के ग्रतिरिक्त ग्रन्य इच्छायें ग्रौर विचार भी चिपके रहते हैं, जिससे हमारा विचार एवं चाह एकांगी नहीं होने पाती है। जब तक हम ग्रपने प्रिय के ग्रावाहन में, स्मरण ग्रौर विचार में एकांगी नहीं हो पाते हैं तब तक नेह की श्रांखला में 'उसके' साथ हम भी जुड़े रहते हैं। इससे मिलन की बेला में ग्रबेर हो जाती है।

वह ग्राता है, जब उसके ध्यान में लय लीन हये हमें यह तक पता नहीं रहता है कि ग्राखिर हम किसको खोजते खोजते स्वयं ही खोगये। कौन चितचोर हमारे ग्रनजाने में ही हमें चुरा लेगया है। किसने हमारे ख्याल में से ग्रनजाने ही हम।रा श्रपहररा कर लिया है। कौन, प्रेम में भूले हमारे भोलेपन पर छाकर हमें ही ठग लेगया है। किन्तू ख्याल अथवा ध्यान को अभी ही सही टिकाना मिल गया समफ्रना चाहिये। कैसा सून्दर सत्य है कि विचार ही भटक जाने पर हम भी भटक कर संसार में भ्रमते रहते हैं। किन्तू विचार किसी को साथ लेकर लक्ष्य की खोज में खो जाता है तब वह हमें ग्रपने सही ठिकाने पर पहुँचा देता है। सही ठिकाना मिल जाने पर फिर प्रत्येक क्षरा, बैठे, उठे, सोते, जामते. प्रत्येक दशा में हम ग्रपने ठिकाना बताने वाले के साथ ही रहते हैं। फिर कभी भटक जाने का स्रंदेशा नहीं रहता है। ठोकर खाकर चोट खाने की सम्भावना ही न ीं रहती । तब देरी देरी नहीं मालूम पड़ती है। हमारा प्रति पल ग्राबाहन की प्रतीक्षा लिये हुये जाता है ग्रौर उधर से प्रति पल मिलन का श्रूभ संदेश लेकर ग्राता है। इतना सा ही छोटा सा 'उसका' भेद है जो हम पर खुल जाता है। सीधी चाल ग्रौर स्बच्छ मार्ग पर जाते जाते फिर हमारे ग्रंतर में स्वच्छता व्याप्त हो जाती है : स्वच्छता सी सरल एवं पावन दैविक -ज्योत्सना में फैले हम यह भी बिस्मृत कर बैठते हैं कि हम संसार में रहते हैं स्रथवा दिव्य-ईश्वरीय लोक के वासी हैं। तब हम स्वतः पाते हैं कि हम केवल सांसारिक प्रासी ही नहीं, बल्कि दिव्य शक्ति से पूर्ण, सामर्थ्य से भरपूर कुछ ग्रन्य है जिसे हम व्यक्त नहीं कर पाते हैं जो कूछ हम व्यक्त नहीं कर पाते हैं वही है 'मालिक' की निगाह । श्राऐं सहज-मार्ग साधना द्वारा हम सब मिलकर दिव्याकाश के तारे धरती पर बटोर लायें । ग्राध्यात्मिक-साग़र को ग्रनुभव रूपी हीरक कर्गों के रूप में (Transmission power)द्वारा मानव मनो में उतार दें। परस्थितियों के तीक्ष्ण वारों को हम सहज-संतोष रूपी ढ़ाल पर सहन कर जायें। भ्रापस में मिल -कर, एक होकर, अनःत की शक्ति का प्रवाह 'मालिक' की निगाह के द्वारा हम अपनी ग्रीर मोड़ लायें। मालिक' हमारे हृदय में समा जाये ग्रीर हम समा जायें मालिक' की निगाह में।

# सहज मार्ग में गुरु का कार्य

(श्री जगदीश प्रसाद गुप्त, सीतापुर)

संसार में गुरु का स्थान सर्वोच्च है। सद्गुरु की प्राप्ति ईश्वर की कृपा से होती है भीर ईश्वर प्राप्ति गुरु कृपा से होती। सद्गुरु कैसा हो ? इसके लिये लिखा हैं कि

गुरुर्ब्नह्मा गुरुर्विष्सा गुरुर्देवा महेश्वर: । गुरुः साक्षात परब्रह्मा तस्मै श्री गुरुवे नमः ।।

गुरु ब्रह्म निष्ठ हो। उसमें इतनी क्षमता होनी चाहिये कि वह अपनी योगिक शक्ति से अपने शिष्य के अन्तर में परिवर्तन, शनै:-शनै अथवा अकस्मात ला दे और शिष्य को प्रयास न करना पड़े अर्थात् उसकी आध्यत्मिक प्रगति गुरु कृपा से स्वत; होने लगे।

ईश्वर को हमने देखा नहीं तो गुरु ही हमारे लिये सर्वस्व है। सद्गुरु भी केवल वहीं है जिसने अपने को ब्रह्म में लय कर लिया हो। शिष्य के मन में केवल ईश्वर को प्राप्त करने की चाह होना चाहिये। उसकी चाह ही गुरु ईश्वर के अंदर उसके प्रति आकर्षण पैदा कर देगी। वास्तव में ईश्वर में कोई चाह नहीं होती परन्तु यदि शिष्य के अन्दर चाह की वृद्धि होती जाय तो गुरु जो अनन्त में लय हो वह हमारी और खिचता जायगा। अन्य प्रकार से गुरु। ईश्वर मिलना लगभग असम्भव है और ब्रह्मानिष्ठ गुरु तो वर्तमान काल में लगभग अप्राप्य ही है।

सहज—मार्ग साधना पद्धति के ग्रन्तर्गत हमारा सद्गुरु ग्रपनी योगिक शक्ति के द्वारा ग्रभ्यासी की श्राध्यात्मिक प्रगति प्रतिदिन करता जाता है ! इसमें ग्रभ्यासी को कुछ करना नहीं पड़ता है परन्तु ईश्वर को प्राप्त करने की इच्छा मात्र तो करना ही होगी । इसे प्रयत्न नहीं कहा जा सकता ग्रीर यदि इसको प्रयत्न माने तो इतना प्रयत्न तो ग्रवश्य ही करना पड़ता है । ध्यान देकर देखने से मालूम होगा कि इच्छा करनेमात्र से प्राप्त होने वाले एक ईश्वर ग्रथवा गुरु ही है । दुनिया में लोग नाना प्रकार के पदार्थों की इच्छा करते हैं, परन्तु इच्छा करने से ही उन्हें कुछ नहीं मिलता इच्छा से, प्रारब्ध संयोग से ग्रीर फिर प्रयत्न हो तब भौतिक पदार्थ मिलता हैं, पर भगवान के लिये तो इच्छामात्र से ही काम

हो जाता है। इच्छ। करने पर जो प्रयत्न होता है वह प्रयत्न तोगुरु स्वयं करा लेता है। ग्रभ्यासी तो केवल निमित्त मात्र बनता है। ऋर्जुन से भगवान कृष्ण ने वहा 'ये सब मेरे द्वारा मारे हुए हैं' तू तो केवल निमित्त मात्र बन जा (गीता ११।—३३)। इसी प्रकार भगनी प्राप्ति रूप कार्य की सिद्धि में भी सब कुछ गुरु ही कर लेता है। इच्छा करने वाले भक्त को केवल निमित्त मात्र बनाता है। जो लोग भगवत्प्राति को केवल ग्रपने पुरुषार्थ से सिद्ध होने वाली मानते हैं, उनको ईश्वर प्राप्त नहीं होता । हां, उन्हें बड़ी कठिनाई से आन की प्राप्ति हो सकती परन्तु उसमें भी गुरु की शरण तो ग्रहण करनी ही पड़ती है। भगवान कृष्ण स्वयं कहते हैं—

तद्धिद्धि परिगपातन परिपश्नैन सैवया ।

उपवेक्ष्यन्ति तै ज्ञानं ज्ञानिनस्तत्वदिशनः ॥(गीता ४।३४)

उस ज्ञान को तू समक्त, श्रोत्रिय ब्रम्हनिष्ठ ग्राचार्य के पास जाकर उनको भली भांति दण्डवत् प्रशाम करने से, उनकी सेवा करने से ग्रौर कपट छोड़कर सरलता पूर्वक प्रश्न करने से परमात्मतत्व को भली भाँति जानने वाले वे ज्ञानी महात्मा तुभे उस तत्वज्ञान का उपदेश करेगा।

श्रुति कहती है-

उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्य वरान्निबौधत । कठोपानिषद ।

(उठो, जागो श्रौर महान पुरुषों के समीप जाकर ज्ञान प्राप्त करो)।

भगवतप्राप्ति में केवल पुरुषार्थ मानने का कारण ग्रहंकार रूपी दोष है।
भक्त के इस ग्रहंकार को नष्ट करने के लिये भगवान् उसे भीषण संकट में डाल—
कर यह बात प्रत्यक्ष दिखला देते हैं कि कार्यं सिद्धि में ग्रपनी सामर्थ्यं मानना
मनुष्य की एक बड़ी गलती है। इस प्रकार ग्रहंकार नाश के लिये जो विपत्ति में
डालना है, यह भी गुरु की विशेष कृपा है। केनोपनिषद में एक कथा है—टन्द्र,
ग्राप्त वायु देवों ने विजय में ग्रपने पुरूषार्थं को कारण समका, इसलिए उन्हें
गर्व हो गया। तब भगवान ने उन पर कृपा करके यक्ष के रूप में ग्रपना परिचय
दिया ग्रीर उनके गर्व का नाश किया जब ग्राप्त वायु देवता परास्त हो गये
ग्रीर यह समक्त गये कि वस्तुतः हमारे ग्रन्दर कुछ भी सामर्थ्य नहीं
है, तब भगवान ने विशेष दया करके उमा के द्वारा इन्द्र को ग्रपना यणार्थं
परिचय दिया। सफलता में ग्रपना पुरूषार्य मानकर मनुष्य गर्व करता है'
परन्तु ग्रपरिहार्य विपत्ति में जब वह ग्रपने पुरूषार्थ से निराश हो जाता है तब
निरुपाय होकर भगवान की शरण जाता है ग्रीर ग्रात्त होकर पुकार उठता है-

'नाथ' मुफ्ते इस घोर संकट से बचाइये । मे सर्वथा श्रसमर्थं हूँ । मै जो श्रेपने बल से श्रपना उद्धार मानता था, वह मेरी भारी भूल थीं । राग-द्वेष श्रौर काम-कोघादि शत्रुशों के दवाने से श्रबमुफ्ते इस बात का पूरा पता लग गया कि श्राप की हुआ के बिना मेरे लिये इन से छुटकारा पाना कठिन ही नही वरन् श्रसम्मव है। जब श्रहंकार को छोड़कर इस तरह सरलभाव से श्रौर सच्चे हृदय से श्रम्यासी गुरु की शरण हो जाता हैं तब गुरु उसे श्रपना लेता है, श्रौर श्रास्वासन देता है क्योंकि भगवान की यह घोषणा है—

सुकदेव प्रपन्नाय तवास्मीत च या चतै ।

अप्रभय सर्वभूतैभ्यो ददाम्तैतद् ब्रतं मम् ।। (वा० रा ६। १८: ३३)

(जो एक बार भी मेरे शरण होकर कहता है, मैं तुम्हारा हूँ, (तुम मुफे अपना लो) मै उसे सब भूतों से अभथ कर देता हूँ, यह मेरा ब्रत है)। यही विरुद्ध सहज—मार्ग साधना पद्धति में गुरु का है। इस पर भी यदि मनुष्य उनके शरण होकर अपना कल्याण नहीं करता तो यह बड़े आह्चर्य की बात होगी।

दयासागर गृरु की जीवों पर ग्रपार दया है। वस्तुतः उन्हें दयासागर कहना भी उनकी स्तृति व्याज से निन्दा ही करना है क्योंकि सागर तो सीमा वाला है परन्त्र गृरु की कृप। की तो कोई सीमा ही नहीं हैं। ग्रच्छे-ग्रक्छे पूरूष भी गृरु की कृपा की जितनी कल्पना करते हैं वह उससे भी वहत बढ़ कर है। उसकी कोई कल्पना ही नहीं की जा सकती । कोई ऐसा उदाहरण नहीं जिसके द्वारा गुरु की कृता का स्वरूप तथा प्रभाव समभाया जा सके । माता का उदा-हरण दें तो वह भी उपयुक्त नहीं है। कारण दुनियां में असंख्य जीव हैं स्रीर उन सबकी उत्पति भातात्रों से ही होती है, उन सारी मातात्रों के हृदयों में ग्रपने पूत्रों पर जो दया या स्नह है, वह सब मिलकर भी उन दयासागर की दया के एक बूदं के बराबर भी नहीं है। ऐसी हालत में ग्रौर किससे तूलना की जाय? तो भी माता का उदाहरए। इसीलिये दिया जाता है कि लोक में जितने उदाहरए। हैं उन सब में वही विशेष है। माता ग्रपने बच्चों के लिये जो कुछ भी करती हैं, उसकी प्रत्येक किया में दया भरी रहती हैं : इस बात का बच्चे को भी कुछ-कुछ अनुभव रहताहैं। जब बच्चा शरारत करता हैं तो उसके दोष निवारणार्थ मा उसे बमकाती-म,रती हैं और उसको अकेला छोडकर कुछ दूर हट जाती है। ऐसी ग्रवस्था में भी बच्चा माता के ही पास जाना चाहना है दूसरे लोग उससे पूछते है 'तुम्हें किसने मारा' ? वह रोता हुया कहता है 'माँने' । इस पर वे

æ

A

लडका नीचे के तल्ले पर जब चढना चाहता है तो माता उसे सीढ़ियों के पास ले जाकर चढ़ने के लिये उत्साहित करती है। कहती है- बेटा। चढो, गिरोगे नहीं, मै साथ हुँ न ? लो मैं हाथ पकड़ती हुँ यों साहस और आश्वासन देकर उसे एक-एक सीढ़ो चढ़ातीं है पूरा ख्याल रखती है, कहीं गिर न जाय, जरा सा भी डिगता है तो तुरन्त हाथ का सहारा देकर थाम लेती और चढ़ा देती है, बच्चा जब चढ़ने में कठिनाई का अनुभव करता है तब माँ की स्रोर ताककर मानो इ शारे से मां की मदद् चाहता है । मां उसी क्षरा उसे श्रव-लम्बन देकर चढ़ा देती हैं ग्रौर पुनः उत्साह दिलाती है । बच्चा कहीं फिसल नाता है तो मां उसे गोद मैं उठा लेती है. गिरने नहीं देती । इसी प्रकार जो पुरुष वच्चे की भाँति गुरु पर निरभर करता है, गुरु उसकी उन्नति श्रौर रक्षा की ब्यवस्था स्वयं करता है, उसे तो केवल निर्मित्त बनाते हैं । सांसारिक माता तो कदाचित ग्रसावधानी ग्रौर सामर्थ्य के ग्रभाव से या भ्रम से गिरते हुए बच्चे को न बचा सके, परन्तु सहज मार्ग साधना पद्धति में गृरु ग्रपनी ग्रनन्त यौगिक शक्ति से अपने आश्रितों को कभी गिरने देता ही नहीं । वरन् उत्तरोउत्तार उसे सहायता देते हुए, एक-एक सीढ़ी चढ़ाते हए सबसे ऊपर के तल्ले पर जहाँ परुंचना ही जीव का ग्रन्तिम लक्ष्य है, पहुँचा ही देता है । इससे यह सिद्ध हो जाता है कि प्रयत्न गुरु ही करता है, भक्त को तो केवल इच्छा करनी पड़ती है ग्रीर उसी से गुरु उसे निमित्त बना देता है । बच्चा कभी ग्रिभमानवश यह सोचता है कि मैं अपने ही पुरुषार्थ से चढ़ता हूँ, तब माता कुछ दूर हट कर कहती है अच्छा चढ़ो, परन्तु सहारा न पाने से वह चढ़ नहीं सकता।

गिरने लगता है और रोता है तब माता दौड़ कर उन्ने बचाती है। इसी प्रकार अपने प्रयत्न का अभिमान करने वाला भी गिर स इता है।

यह ध्यान रहे कि गुरु की कृपा का तात्पर्य यह कदापि नहीं है कि मनुष्य सब कुछ छोड़कर हाथ-पर-हाथ धरकर बैठ जाय कुछ भी न करे। एँसा मानना तो गुरु की कृपा का दुरुपयोग करना है। जब माता बच्चे को ऊपर चढ़ाती है, तब सारा कार्य माता ही करती है, परन्तु बच्चे को माता की ग्राज्ञा-नुसार चेष्टा तो करनी ही पड़ती है। जो बच्चा मां की इच्छानुसार चेष्टा नहीं करता या इसके विपरीत करता है, उसको माता उसके हितार्थ डराती-धमकाती है तथा कभीं-कभी मारती भी है।

इस मार में मां के हृदय का प्यार भरा रहता है; यह भी उसकी परम दयालुता है। इसी प्रकार सहज—मार्ग साधना पद्धित में गुरु भी दया वश होकर समय—समय पर हमको मीठी—मीठी चेताविनयाँ देकर भटकते पैरों को ठीक मार्ग पर ले जाता है। मतलब यह कि जैसे वच्चा अपने को और अपनी सारी कियाओं को माता के प्रति सौंप कर मातृपरायण होता है, इसी प्रकार हमें भी अपने आपको और अपनी सारी कियाओं को गृरु के हाथों में सौंप कर उनके चरणों में पड़ जाना चाहिये। इस प्रकार बच्चे की तरह परम श्रद्धा और बिश्चास के साथ जो अपने आपको गुरु की गोद में सौंप देता हैं वही पुरुष उसकी कृपा का इच्छुक और पात्र समभा जाता हैं और इसके फलस्वरूप वह गुरु की कृपा से परमात्मा को प्राप्त हो जाता है। सारांश यह है कि सद्गुरु की प्राप्ति परमात्मा की दया से ही होती है, दया ही एकमात्र कारण है। परन्तु यह दया मनुष्य को अकर्मण्य नहीं बना देती। गुरु की कृपा से ही ऐसा परम पुरुषार्थ बनता है। जीव का अपना कोई पुरुषार्थ नहीं, वह तो निमित्तमात्र होता है।

इस प्रकार सहज—मार्ग साधना पद्धति के अन्तर्गत सद्गुरु अपनी योगिक शक्ति का सहारा देकर मनुष्य को अन्तिम लक्ष्य तक पहुंचा देता है। सद्गुरु हमारे समक्ष चैतन्य रूप में विद्यमान है, उसे प्राप्त करके हम अपने भ्रन्तिम लक्ष्य को सहजता से प्राप्त कर सकते हैं।

समय रहते चेतो । उठो, जागो श्रौर महान पुरुष के समीप जाकर साक्षात्कार प्राप्त करो ।

# याचना

(श्री वाला प्रसाद' 'बाला जी' इलाहाबाद) मृक्ति नहीं बन्धन दो मूभको, बंध कर जो न कभी खुलता हो हास्य नहीं क्रन्दन दो मूभको, जिसमें स्नेह-सलिल बहता हो। मुक्ति नहीं --बनंन प्रतिमा देवःलय की, चढ़े न शीश सुमन की माला ग्रद्यं न गंगाजल का पाऊं जले न दीप, यज्ञ की ज्वाला मंत्र नहीं चिन्तन दो मुभको, जिसमें कर्म निहित रहता हो मृक्ति नहीं ---श्रादि अन्त का अन्वेषक मै, कभी न इस जग में कहलाऊ ब्रह्म तत्व का विश्लेषक भी नहीं चाहता मैं बन जाऊं। ज्ञान नहीं बन्दन दो मुक्त को, जिसमें धर्म विहित रहता हो।। मूक्ति नहीं — — बन् न पंडित न ही पुजारी, मुक्ते न कम्बल ग्रासन देना। जगती के उस पार बसूं मैं, मुभे न ऐसा साधन देना। त्याग नहीं तड़पन दो मुनको, जिसमें जीवन गति लहता हो।। मुक्ति नहीं----

0

मुभे बनाग्रो तुम न देवता,
इन्द्र लोक का चिर-ग्रधिवासी।
धरती का मानव रहने दो,
बनूं न ग्रंतरिक्ष ग्रधिशासी।
मान नहीं मन्थन दो मुभको,
जिसमें मानस तम धुलता हो।।
मुक्ति नहीं——

# प्रार्थना

(श्री हामिद अलीखां 'लाज' सीतापुर)

बस इतनी इल्तजा मंजूर एँ सरकार हो जाए।

मेरी हस्ती निसारे जलवा—गाहे—यार हो जाये।।

गुरु का इश्क दिल गन्जीनऐ असरार हो जाये।

नहीं मुश्किल नज़र को तूर सा दीदार हो जाये।।

दमें आख़िर अगर रुख जानिबे सरकार हो जाये।

बिला शक लय अवस्था का वही हक्दार हो जाये।।

बुलन्दी इतनी पैदा करले उसके इश्कृ में नादां।

कि सब लोगों पे उसके फैंज का इज्जहार हो जाऐ।।

पड़ेगा वास्ता अब तो तलातुम खेज तूफां से।

नजर हम सब पै रिखये तािक बेड़ा पार हो जाये।।

भलाई कौमे इन्सा की इसी में अब भी है हािमद।

बहुत दिन स्वाबे गफलत में रहा, बेदार हो जाये।।

# में अपंख प्रिय दूर

(श्री रमापति डींगर, सीतापुर)

जाने किस म्रालम में देखा था तुम्हें,

आज तक एहसासे तनहाई नहीं।

(वह मिलता भी नहीं श्रौर मिलने की इच्छा भी नहीं जाती)।

गीली लकड़ियां सुलग रही हैं। सीवा, ग्राड़ा वर्तुं लाकार घुमां उठ रहा है। लकड़ियों के बीच प्रकाश की रेखा उस पूँजीभूत धुयें में कभी—कभी चमक उठती है। लकड़ियों की साँय—साँय वातावरण में व्याप्त है। ग्राग्न ग्रीर जल में युद्ध हो रहा है, नमी ग्रीर ताप लड़ रहें हैं। दो विपरीत शक्तियों में संधर्ष हो रहा है। ग्राग घीरे—घीरे बढ़ रही है —जैसे चिता जल रही हो।

कोई दूर पर गा रहा है -''मै अपंख......प्रिय दूर''। क्षितिज की ओर से स्वर तैरता आ रहा है। आवाज में दर्द है, कसक हैं, टीस है——'प्रिय दूर'। निगाहों से छुपकर तसब्बुर में आना, हुआ तो तआरूफ मगर गायबाना।

हृदय में कुछ चुभ सा रहा है—'प्रिय दूर' श्रीर 'मै श्रपंख'। मन ठहर कर श्रपना जायजा लेता हुश्रा सोचता है, सोचता है, सोचता चला जाता है। भीतर एक संग्राम हो रहा हैं गम्भीर शान्ति में जैसे हाहाकार व्याप्त लगता है। एकबार श्राकर नहीं श्राया। एक टीस श्राती है, हाँ नहीं श्राया। किन्तु क्या वास्तव में नहीं श्राया? पद चाप सुनाई पड़ती है मन गा उठता है— 'वह पग-ध्विन मेरी पहचानी'। फिर भी कहीं कोई नहीं—-'प्रिय दूर'। फिर हाहाकार —

जिसने बदली है जिन्दगी मेरी, वह नजर श्रब नजर नहीं श्राती।

तुम्हारा वह रूप कहाँ है ! तुम कहां हो ? तुम्हारे ग्राने पर जो कुछ ग्राता है वह तो सभी मेरे कक्ष में हैं किन्तु तुम ? तुम नहीं हो । फिर कौन है यहां ? मन तड़प उठता हैं तुम्हैं देखने को --

चे हुस्नत ग्रां कि गर हरदम रूखत रासद-नजर बीनम।
हिनौजम ग्रारजू बाशद कि यक बाँरे दिगर बीनम॥
(वह सौंदर्य कैसा है कि यदि मै तेरे चेहरे को सौ दृष्टियों से देखूं तो भी
यह इच्छा होती है कि एक बार पुनः देखू)

सोचता हूँ तुम हो ग्रौर नहीं हो । हो किन्तु पर्दे के पीछे ग्रौर नहीं हो, तो दृष्टि के सामने । यह पर्दा क्यों ग्रौर कब तक ? एक लहर उठती है 'फाड़ दे यह पर्दा ग्रौर ले ग्रा उन्हें सामने'।

निगाहे-जल्वा-तलब मुबारक, ग्रब उनका इस रुख से सामना है।
न कोई चिलमन न कोई पर्दा, हिजाब हायल न हहे फासिल।।
किन्तु पर्दा हटता नहीं। दूरी कम नहीं होती। मैं बढ़ता हूँ तो दूरी वढ़ती
है ग्रौर दूरी बढ़ती है तो तुम दिल की गहराइयों मैं ग्रधिक उतरते जाते हो जयों ज्यों बसे जात दूरि दूरि पिय प्रान मूरि।
हयों ह्यों हमें जात मन मुकुर हमारे में।।

7

यह पर्दा क्या है, कैसे बना, कहां से ग्राया, इसका ताना बाना क्या है? यह कैसे फटे कैंसे हटे? मन कहता है यह स्थूल शरीर ही तो पर्दा है। बुद्धि कहती है, नहीं। सूक्ष्म शरीर, कारण शरीर, सीमा बन्धन, ग्रव्यक्त, महत्त्तव ग्रादि? यह क्या है? तो क्या पर्दे पर पर्दे प्लाई की ताहों की भांति, प्याज की पर्ती की भांति चिपके हैं? क्या इसका नाम 'स्थूलता' ठीक रहेगा? मस्तिष्क में कुछ उभरता है। यही प्रश्न तो कब से किये जा रहे हैं। उत्तर देते लोग बूढ़े हो गये। पके बालों पर हाथ फेर कर कहते हैं वह ग्रनिवंचनीय है, ज्ञान है, ग्रज्ञान है, ज्ञानाज्ञान है फिर भी कुछ नहीं है, विवर्त है फिर भी है। उसे सोचना ही नहीं चाहिये, वह हमारे हटाने से नहीं हटेगा। तब हो क्या? तभी सहसा लगता है कि हमारी इच्छायें ही इस पर्दे का ताना-बाना हैं। ताना-बाना फटने से पर्दा स्वतः फट जायेगा।

ग्रपने नैहर से भ्रपने बावुल के देश से बेटी पीहर चलती है। माँ या ग्रौर कोई उसे 'भीनी-भीनी-बीनी-चदिरयां' ग्रोढ़ा देती है। वह ग्रपने बाबुल को स्पष्ट नहीं देख पाती। मां ग्रौर ग्रन्थ उसे बिदा करते हैं। वह रोती है सबसे छूटकर बाबुल के पास भाग जाना चाहती है, किन्तु पुनः ग्रागे बढ़ाई जाती है। ग्रव-गुण्ठन बारबार ठीक किया जाता है। बाबुल पीठ पोछे रह गये हैं, वह बढ़ाई जा रही है, रोना सिसिकयों में बदल गया है। विवशता ग्रौर उसकी ग्रमिवार्यता के ग्रागे सर भुक गया है। लाज से ग्रांखे भी भुक गई हैं। ग्रब तो मां भी नहीं दीखती। बिदा होना पड़ा। पुरानी सहेलियां छूट गई, नये साथी मिले, नया वातावरण मिला। घर की याद ग्राती तो है किन्तु शनै:-शनै: कम होती जाती है। नया वातावरण उलभाये ले रहा हैं? ग्रपना घर भूल गया है, बाबुल भूल

गये हैं। यह धर वेटी का नहीं बहू का है। बेटी मर गई है, बहू जीवित है। प्रवगुण्ठन प्रनिवार्य हो गया है, दूरी वस्तिवक हो गई है, वह बहू जो है। वह तो तभी हटता है जब अकेले में बाबुल आकर कहते हैं—हटाओ इसे, यहाँ अब कोई दूसरा नहीं है और वह घूंघट उलट देते है।

बेटी पर ग्रावरएा डाला था माँ या किसी ग्रन्य ने ग्रीर हम पर डाला है माया ने । बाबुल ने उसका ग्रावरएा हटाया ग्रीर हमारा ग्रावरएा भी हमारा बाबुल ही हटा सकता है । वह तो कहता ही हैं—'सम्मुख होय जीव मोहि जबहीं, कोटि जन्म ग्रघ नासौं तबहीं'। पर्दा पड़ा तो बेटी बहू बन गयी, एक से ग्रनेक की ग्रोर चली ग्रीर हम पर पड़ा तो हम ग्रात्मा से जीव बन गये, एक से बहुत्व की ग्रोर गमन किया। यह पर्दा सत्य को ऐसा छिपा देता है कि मिथ्या ही सचलगता है। ग्रम्ह मायोपहित होकर ईश्वर हो गया ग्रीर हम—भोक्ता जीव।

माया का पर्दा सिक्रिय क्यों हुआ ! ब्रम्ह ने इच्छा की कि 'एक हूँ बहुत हो जाऊ' और इस इच्छा के संस्कार को भोगना पड़ा उसे। उसने एक इच्छा की और यह विराट ब्रम्हाण्ड तैयार हो गया। हम भी दिन-रात इच्छा किया कन्ते हैं और वितने ब्रम्हाण्ड बनाया करते हैं। इच्छाओं के ताने-बाने से बना यह पर्दा हटाना ही होगा और हटाने के लिये बाबुल की आवश्यकता होगी।

पुत्री जब तक छोटी थी काँधों पर, गोद में, रहा करती थी। फिर वह अपने पैरों चलाई जाने लगी और जब बहु बनने को हुई तो उसे भेज दिया गया। पैरों में, हाथों में, सारे शरीर भर पर अभूषरा-आभररा चढ़ा दिये गये। उसकी प्राकृतिक चाल में भी व्यवधान पड़ने लगा, फिकरें बढ़ गई-रक्षा करना है, बढ़ाना है। दूसरों को दिखाना है। हमको भी इच्छाओं की वेड़िया पहना दी गई। हमें कष्ट है किन्तु हम प्रसन्न हैं। द्राग टीसते हैं किन्तु उसमें भी एक प्रकार का ग्रानन्द है।

यह ग्रानन्द हमारे मन को थामे रहता है। राग हमें ग्रंगराग के लिये प्रेरणा देता रहता है। हाथों की हथकड़ियाँ ग्रीर पैरों की बेड़िया बढ़ती जाती हैं, हमारा कलेवर स्थूल होता जाता है, ऊपर चढ़ने का साहस भी तो नहीं रहा। हमें श्रव ग्रपने घर के सम्बन्ध में सोचने का समय कहाँ, रुचि कहां? यह विवशता क्यों ग्रीर कैसे दूर हो ? हमारी इच्छायें हमारी उन्नित में बाधक है तो इनका हो क्या ?

मस्तिष्क में एक चित्र उभरता है। परिक्षा लेने के इच्छुक कुछ साधु कबीर के पास खड़े हैं। पूछ रहे हैं क्या कर रहे हो ? कबीर करवे पर हाथ रोक कर मुस्कराते हैं – कहते हैं - 'इघर से तोड़ रहा हूँ उघर से जोड़ रहा हूँ'। साधु लिजत हो जाते हैं। तोड़ना, जोड़ना। रह रह कर मस्तिष्क में भनभना उठता है – तोड़ना – जोड़ना। इच्छाग्रों के ताने बाने को तोड़ना होगा ग्रौर 'उस' से जोड़ना होगा। नाश ग्रौर निर्माण, प्रतय ग्रौर सृष्टि। उसे पाने का यही योग है।

तोड़ने और जोड़ने का योग ! कैसे हो ? संसार से जोड़ने का कार्य करती हैं हमारी वृत्तियाँ, हमारी इछायें और इनका क्रीड़ा-स्थल है हमारा हृदय, जहां 'वह' भी रहता है। जब तक हवा चवती है, सरोवर में लहरें उठती हैं, और जब लहरें उठती हैं तो तल में पड़ो वस्तु नहीं टीखती। लहरें बन्द हों तो तल और उसमें स्थित वस्तु स्पष्ट दीखती है। जब वृत्तियाँ लहरें ले रहीं हैं तो हृदयस्थ 'वह' कैसे दिखे। प्रश्न हैं कि यह लहरें बन्द कैसे हों। इन्हें रोकने के प्रयत्न ही लहरें उठाने लगते हैं। कैसी विवशता है।

शबे तारीक बीमे-मौज गिरदाबे चुनीं हायल । कृजा दानन्द हाले मा सुबुक्-साराने साहिल हा ।।

(ग्रंधेरी रात है तूफान का डर है नवंर पड़ी हुई है मेरे हाल को तट पर टहलने वाले क्या जाने)।

हमारी सबसे बड़ी विवशता तो यह है कि हम बाप-की-बेटी की भांति एक ऐसे सर्वव्यापी, सर्वग्राही तथा शाश्वत नियम के अन्तंगत यहाँ भेजे गये हैं कि उसे न मानना हमारे बस की बात नहीं है। हम भेजे ही इसीलिये गये हैं कि दैवी तथा ग्रासुरी सम्पदाश्रों के बीच रह कर भगड़ते-जूभते, संघर्ष करते रहें। संघर्ष का नाम ही तो जीवन है। अतः स्वयं जीवन हमारी सबसे बड़ी विवशता है।

4

उस ज्योति-होन, निस्पन्द ज्यौति का विकिरण हमको छू नहीं पाता। हमारी ग्रन्थता ज्यों की त्यों बनी रहती हैं। धरती के गर्भ में गड़े हुए धन पर बैठे एक ग्रकिन्चन की भाँति हम ग्रपने भाग्य को रोया करते हैं। किसी का खेल हमारे लिये ग्रन्थाय बन रहा है। हमारी इन्द्रयों को बहिर्मुखी कर दिया गया, हमें चल-चित्रों से प्यार करने की बुद्धि दे दी गई ग्रौर सजी सजाई रंगीन दुनिया को ग्राक्षण दिया गया कि वह ग्रमोध बन बैठी।

यह विवशता क्या हम लाये हैं।

प्रज्वलित वर्तिका का प्रकाश अच्छी मात्रा में पाने हेतु उसके चारों और आकाश को सीमाओं में बाँधना पड़ता है, चिमनी लगानी पड़ती है। आन्तरिक प्रकाश पाने हेतु हृदयस्थ आकाश में संस्कारों के प्रभाव का शीशा वर्तमान है किन्तु हमने उसे बहुत मैला कर रखा है। कालिमा को वेध कर प्रकाश बाहर नहीं आता। यदि कालिमा हट जाय तो निश्चय ही प्रकाश की किरणें हमारे वातावरण को उद्भासित कर देंगी। किन्तु हम तो उससे तटस्थ, कालिमा बढ़ाते चले जाते हैं।

ग्रन्धकार ग्रस्त दीपक ग्रपने चारों ग्रोर के ग्रन्धकार को खाकर उसे ग्रपने भीतर समाहित करके संसार को प्रकाशित करता है। निगले हुए ग्रन्धकार को भी उगल कर नेत्रों को ग्रन्जन देता है। किन्तु हमारे ग्रन्तर में मधुर-मधुर जलने बाला दीप हमारे कलुष को न निगलता न उगलता है, क्यों कि हमने सभी कार्य ग्रपने हाथों में ले रखा है, दीपक का क्या दोष ?

कालिमा न बढ़ना उसे नष्ट करने में सहायक है ग्रौर नष्ट करना प्रकाश— प्राप्ति का साधन। पर्दे के ताने—बाने फाड़ना पर्दा ही फाड़ने की क्रिया है। जब कालिमा हट जायेगी, पर्दा फट जायेगा, तो हमारे ग्रौर उसके मध्य ग्रन्य कुछ न होगा।

पर्दा तो हम हटा नहीं पाते स्नतः वाबुल को याद करें। उनसे ट्वटा स्नेह जोड़े तो इच्छास्रों के ताने-बाने स्वतः ट्वट जायेंगे, पर्दा स्वयं फट जायेगा।

अपनी इच्छाओं पर न चल कर हम उसकी इच्छाओं को अपना लें। उसके प्यार के दबाव को उत्तरोत्तर अपने ऊपर बढ़ते रहने दें और घीरे घीरे हमारा राग उससे ऐसा बंघ जाय कि दूसरी ओर हिष्ट ही न जाये। बस यहीं से सफर का आरम्भ है.—

खुदा के हाथ है बिकना न विकना मय का ऐ साक़ी। बराबर मस्जिदे जामा के ग्रब हमने दुकाँ रख ली।।

SANGE OF

# बेचेन स्रारजू

(श्री कृष्ण मरारी सक्सेना 'साज' फर्च खाबादी) मुम्किन वजूद ही नहीं जिस में न तू रहे क्या फिर वहाँ रहा कि जहां पर न तू रहे।। ग्रालम में एक गूल रहे ग्रीर उसकी बूरहे। कोई रहे रहे न रहे, एक तू रहे।। मैं स्रीर तुँ में फासिलये दूब दूरहे। यानी तेरे सिवा न कोई रूब रू रहे॥ एहसासे इश्तयाके तमन्ता का इन्तशार। में मैं रहं न, श्रौर न यह तू ही तू रहे।। यादों से. फराभोशियों से दूर कहीं हम। इस तरह रहें जैसे कि तूह ब हू रहे।। युं ग्रपनी जुस्तजू में रहूँ महवे जुस्तजू। म्रब किस की जुस्तजू है यही जुस्तजू रहे॥ शमश्रये हयात रौनके मन्जिल के हमकनार। ए 'साज' अब रहे तो कहाँ आरजू रहे।।

# पुजा

( श्री राधेकृष्ण "गुलाल जी" सीतापुर )

सृष्टि के म्रादि काल से संसार के निवासी (नास्तिकों के म्रतिरिक्त) किसी न किसी प्रकार से पूजा करते म्राए हैं। किन्तु पूजा का वास्तविक रूप एवं प्रकार जानने वाले कितने सिद्ध पुरुष हुंग हैं यह विचारणीय है। वास्तविक पूजा है म्रनन्त की म्रोर म्रग्नसर होते हुए उसी में लग्न हो जाने की क्रिया। यह कोई एक दिन का कार्य नहीं है, इसके लिये निरन्तर कठिन म्रभ्यास की म्रावश्यकता है।

प्राय: ऐसे लोगों की अधिकता है जो इस लय अवस्था की प्राप्ति के लिए यह समभते हैं कि ऐसा करने वाले को घर-गृहस्थी एवं दैनिक आवश्यकताओं को छोड़ना तथा सांसारिक सम्बन्धों का परित्यांग आवश्यक है। किन्तु इस प्रकार के विचार केवल अज्ञानता के द्योतक हैं और विकृत मस्तिष्क के उद्गार मात्र हैं।

जैसा कि ऊपर कहा गया है कि पूजा लय अवस्था की प्राप्ति का साधन मात्र है। इस साधन के लिये कुछ भी परित्याग करने की ग्रावश्यकता नहीं है। व्यक्ति का संसार से अभिन्न सम्बन्ध है। संसार के प्रति उसके कुछ कर्तव्य होते हैं, जिनका पालन जीवन का एक ग्रावश्यक ग्रंग है। इसी को कर्म भी कहते हैं। कर्तव्य पालन से पलायन ही का दूसरा नाम त्याग है। विद्वानों ने इसे कायरता की संज्ञा दी है। श्री मद्भग्वद् गीता में भी इस विषय में स्पष्ट उल्लेख किया गया है:—

> "तस्यादसक्तः सततं कार्यं कर्म समाचर । ग्रसक्तो ह्याचरन्कर्म परमाप्नोति पुरुषः ॥"

श्रथीत् करने योग्य कर्म का सम्यक् रूप से, किन्तु श्रनासक्त भाव से ग्राचरण करो। तब ही परम लक्ष्य की प्राप्ति सम्भव है। हमारी पूजा का यही उद्देश्य होना चाहिये कि हमें सब कुछ करते हुए भी उसमें ग्रासक्त न हो कर ग्रपने लक्ष्य पर हिंद्द रखनी है। इसके लिये कुछ भी त्यागने की ग्रावश्यकता नहीं है और न ही इसके लिये किसी ग्राडम्बर ग्रथवा वेश- विन्यास की ग्रावश्यकता है। यह कार्य तो सेते-जागते, चलते-फिरते हर समय, हर ग्रवस्था में होता रह सकता है। इसके लिये केवल इतना ही ग्रावश्यक है कि सही रूप से अभ्यास किया जाये। इसका सही रूप केवल इतना ही है कि हम ग्रावना सम्बन्ध ग्रावन्त से स्थापित कर लें ग्रीर उसकी ग्रीर प्रति क्षण ग्राग्रसर होना प्रारम्भ कर दें। बस हमें ग्रीर कुछ नहीं करना है। हम स्वयं ग्रापने गन्तव्य स्थान पर पहुँच जाएंगे। हाँ एक बात ग्रवश्य परमावश्यक है कि इसके लिये हमारे ग्राव्यर लक्ष्य प्राप्ति की सच्ची लगन होनी चाहिये।

ग्रब प्रश्न ग्राता है कि ग्रनन्त से सम्बन्ध स्थापित कैसे हो ? इसको इस प्रकार समभने की ग्रावश्यकता है कि हम जो कूछ भी हैं ग्रनन्त का हीं एक ग्रस् हैं। ग्रथित हमारा मूल ग्रस्तित्व ग्रनन्त ही है। स्पष्ट है कि हम ग्रनन्त से भिन्न कुछ नहीं हैं तो अनन्त से हमारा सम्बन्ध अवश्य है। केवल अज्ञानता-वश हम उसे जानते नहीं। दूसरी प्रकार से इसे समभाने के लिये एक उदाहरण लेने से यह ग्रौर स्पष्ट हो जायेगा। मान लीजिये हमारे परिवार का कोई सदस्य कई पींढियों पूर्व हमारे सम्बन्धियों से पृथक होकर किसी दूरस्थल में निवास करने लगा स्रौर हम उसके विषय में कुछ नहीं जानते कि वह कहां है। दोनों पक्ष केवल इतना जानते हैं कि हमारे निकट सन्बन्धी कहीं ग्रौर भी हैं ग्रौर स्वाभाविक जिज्ञासा उनसे मिलने की ग्रन्तर के किसी कोने में दबी पड़ी है। किसी दिन कोई ऐसा व्यक्ति मिल जाता है, जो हमें हमारे उस सम्बन्धी के विषय में स्पष्ट जानकारी करा कर उससे हमारा सम्बन्ध स्थापित करा देता है ग्रौर हम ग्रानन्द प्राप्त करते हैं। ठीक इसी प्रकार हमें ग्रनन्त से सम्बन्ध स्यापित करने के लिये किसी ऐसे व्यक्ति की ग्रावश्यकता होती है जो ग्रनन्त से परिचित हो ग्रौर हमारा सम्बन्ध उससे स्थापित करा दे। वह उस तक पहुँच चुका हो ग्रौर हमारा मार्ग-दर्शन करके हमें वहाँ तक पहुँचा कर उससे मिला सके। ऐसे समर्थ पुरुष को 'गुरू' की संज्ञा प्रदान की गई है।

सद्गुरु की सहायता से अनन्त की प्राप्ति में अग्रसर होने की क्रिया ही पूजा है। अस्तु हमें सद्गुरु की तलाश करके उसकी आज्ञा पालन मात्र सहज स्वभाव से ही परम आनन्द की प्राप्ति सम्भव है; जिसको वेदों ने 'नेति-नेति' कहा है। सही रूप से की गई पूजा से सब कुछ सम्भव है। पूजा एक ऐसी शक्ति है, जिसके सम्मुख सब कुछ गौगा है। पूजा की शक्ति के उदाहरगों से विश्व के

सन्य के ग्रन्थ भरे पड़े हैं। इप शिक्त के उग्योग की सही विधि का ज्ञान ही संसार के कत्यामा का एक मात्र उपाय है। इसी के द्वारा सत्य का दर्शन संभव है। पूजा का ज्ञान ही सही प्रयों में तत्य का उद्दय है ग्रम्यास ग्रीर श्रनुभव से सब कुछ स्पष्ट हो सकता है।

With Best Compliments From

# **RUBBER-CHEM CORPORATION**

Licensed Rubber Dealers
Manufacturers Representatives
Stockists of Industrial Chemicals

9, Rehman Market, Sadar Bazar,
DELHI-6

Telephone: 227484

7 72

# सहज्ञ-मार्ग और मोक्ष

( श्री इयामनारायगा ग्रस्थाना, इलाहाबाद )

धर्म ग्रन्थों के ग्रध्ययन से पता चलता है कि प्राचीनकाल में मनुष्य का जीवन चार ग्राश्रमों में विभाजित थ!—

१- ब्रह्मचर्य, २-गृहस्थ्य, ३-वानप्रस्थ ग्रौर ४- संन्यास ।

समय बदला, जमाने ने करवट ली, म्रब मनुष्य का जीवन हजार वर्ष का कौन कहें सैंकड़े के भी म्राधे में पहुँचना मुक्तिल है। म्रगर हर म्राध्यम का विस्तार २५ वर्ष मान लिया जाये, तो जीवन दो ही पन में समाप्त हो जाता है। तीसरे का मुँह तो कम ही लोग देख पाते हैं, म्रौर चौथे में तो विरस्त ही पहुँच पाते हैं।

ऐसी हालत में एक समस्या सामने ब्राती है कि जो काम पुराने जमाने में लोग तीसरे ब्रौर चौथे पन में करते थे वह दो ही पन में समाप्त कर लिया जाये। ऐसा सम्भव है या नहीं। मेरे अनुमान से इस समस्या का हल शायद ही कहीं मिले। हाँ, कर्मयोग, ज्ञान-योग, भक्ति-योग ब्रादि का वर्णन ब्रवश्य मिलता है; लेकिन इसका मेल जीवन में कहाँ ब्रौर किस तरह खाता है, इसका विवेचन मुक्किल ही से मिलेगा। धर्म के ठेकेदार यह कहने के लिये जरूर तैयार हैं।

''रामहि केवल प्रेम पियारा । जान लेह जो जानन हारा ॥"

'या नवधा-भक्ति का वर्णन करने लगते हैं'', किन्तु क्या इससे जीवन-फल यानी ईश्वर प्राप्ति सम्भव है ? ग्रौर ग्रगर है तो जितने भी प्रवचन देने वाले, धर्म ग्रन्थों का ग्रध्ययन करने वाले ग्रौर धर्म के ठेकेदार बनने वाले हैं उनके लिये मोक्ष पाना बायें हाथ का काम है। लेकिन उन में से कितनों को मोक्ष मिलता है, यह ईश्वर ही जाने।

जहाँ तक धर्म का सम्बन्ध है यह ग्राध्यात्मिकता के शिवर पर चढ़ने के लिये पहली सीढ़ी है। जो कि चन्द उसूलों पर निर्भर हैं। ग्रीर यही कारगा है कि सभी धर्मों के मूल सिद्धान्त मिलते-जुलते पाये जाते हैं ग्रीर सभी में गुरु, उस्ताद या गाइड का एक महत्व है श्रीर ठीक भी है।

"बिनु गुरु होई कि ज्ञान"

श्रब प्रश्न यह उठता है कि गुरु भी इस Calibre का हो कि चार घण्टे का सफर दो ही घण्टे में या उससे भी पहले तय करा दे श्रीर मंजिले-मक्सूद, यानी वह बिन्दु जहां से कि सारे सृष्टि का फैलाव है, उसके निकट से निकटतम पहुँचा दे। इसमें कोई सन्देह नहीं कि ऐसे भी सन्त श्रीर ऋषि हुये हैं श्रीर हैं जो श्रसम्भव को सम्भव में परिश्वित कर सकते हैं ग्रीर किया भी है। जिसको कि हम श्राश्चर्य या चमत्कार कह सकते हैं। लेकिन ऐसा बिरला ही कोई होगा जिसने कि पथ-प्रदर्शक के रूप में उन सिद्धान्तों को इष्टिगोचर कराया हो जो कि सभी के लिये समान रूप से उपलब्ध हों जिन में कि ज्यादा परिश्रम भी नहीं, संसार को त्यागना भी न पड़े श्रीर समय भी कम लगे।

इसी ध्येय को लेकर सहज-मार्ग श्रागे बढ़ता है ग्रौर यही इसकी सबसे बड़ी विशेषता है । सहज-मार्ग का मतलब क्या है ? ग्रौर यह है क्या ? इस पर ग्रगर हम नजर डालें तो इसके तीन मूल ग्राधार हैं।

१ — प्रांसाहुति, २ — गुरु की जिम्मेदारी, ३ — स्वयं का प्रयत्न I

१-प्रास्पाहृति:-यह एक यौगिक क्रिया है जिसके द्वारा गुरु अपनी आत्मिक शक्ति द्वारा अभ्यासी के मन को उचित रूप से ढालने के लिये समस्त बाधाओं तथा उलभनों को दूर कर अभ्यासी की सोई हुई आन्तरिक शक्तियों को जागृत कर देता है। जिसके द्वारा एक साधारण व्यक्ति आध्यात्मिकता की उच्चतम दशा को बहुत कम समय में और बड़े सहज ढंग से प्राप्त कर लेता है। इस पद्धति द्वारा प्राप्त अभ्यासिक परिस्ताम ही इस प्रसात की उत्तमता का प्रमास है। प्रत्येक व्यक्ति इसका अनुभव व्यक्तिगत रूप में कर सकता है।

२-गुरु की जिम्मेदारों: - ग्रन्य संस्थाओं में जहाँ तक गुरु की जिम्मेदारों है ज्यादा तर यह देखा जाता है कि केवल मन्त्र देते ग्रांर चन्द उसूलों को बतला देने तक ही सीमित है ग्रीर यह ही वह ग्रपना कर्तव्य समभते हैं। लेकिन सहज मार्ग में गुरु की जिम्मेदारी उस समय तक खत्म नहीं होती जब तक वह केन्द्र बिन्दु के निकट से निकटतम ग्रम्यासी को नहीं पहुंचा देता। जैसा कि पूज्य बाबू जी ने ग्रपनी पुस्तक "सत्य का उदय" में

स्वयं लिखा है। गुरू की ग्रावश्यकता हमें केवन इस लिये है कि वह हमारी स्रात्मा को जगाने वाली भावनास्रों को प्रेरित कर दे स्रौर साक्षाटकार के प्रय पर हमें उत्तरोत्तर सहारा देता रहे । ग्राध्यात्मिक यात्रा में हमें विभिन्न केन्द्रों से गुजरना पड़ता है जिनको चक्र या लाक्षिशिक भाषा में कमल कहते हैं। वे मनुष्य की पाई हुई पुंजीभूत वास्तविक शक्ति के केन्द्र है स्रौर मानव शरीर के विभिन्न स्थानों पर स्थित है। दो बिन्दुग्रों के बीच मैं सूक्ष्म तन्तुग्रों का घना जाल है। हम आध्यात्मिकता में जैसे-जैसे आगे बढ़ते हैं वैसे-वैसे इन विभिन्न तहों के जाल से हम को गुजरना पडता है। उस स्थान के भोग के लिये वहाँ पर काफी समय तक रुकना पड़ता है। भीग का अर्थ केवल अतीत में किये हये कार्यों के परिसामों को भेजना नहीं है । इसका वास्तविक अर्थ है कि जिस बिन्दू पर हम पहुँच गये हैं उसकी सब जटिलताओं को सुलका लें। कभी-कभी इन स्थानों पर भोग के लिये बहुत काल तक ठहरना पड़ता है ग्रीर बहुधा यह असम्भव हो जाता है कि हम अपने ही प्रयास से उसमें से निकल सकें। प्रारम्भ की कुछ दशाग्रों में तो यह सम्भव है लेकिन ग्रागे चलकर यह विल्कूल असम्भव हो जाता है। बहाँ बहुधा हम ग्रागे पहुंचते ग्रीर फिसलते रहते हैं। यही दशा बार-बार स्राती है स्रीर नतीजा यह होता है कि प्रगति बहत कठिन या लगभग असाध्य हो जाती है। इस हालत में योग्य गृह का केवल एक शक्ति-शाली सहारा ही हमें उस भंतर से बाहर निकाल सकता है।

3 - स्वयं का प्रयत्न: - जहाँ तक स्वयं के प्रयत्न का सम्बन्ध है इस विषय पर बहुत कुछ लिखा जा सकता है और श्रद्धेय बाबू जी ने भी अपनी किताब "दस उसू नों की शरह" में ग्रम्यासी को क्या करना चाहिये ग्रौर उसका जीवन कैसा होना चाहिये पूरी तौर से नजर डाली है। लेकिन यह सब होते हुए भी पूर्व जन्म के संस्कार ग्रीर वातावरमा का बहुत कुछ ग्रसर पड़ता है। इसका यह मतलब नहीं कि श्रादमी पूर्व जन्म के संस्कार श्रीर वातावरण इत्यादि का बहाना लेकर हाथ पर हाथ रख कर बैठ जाय भ्रीर भाग्य को दोषी ठहराये। हमारे पूज्य बाबू जी का कहना है कि ग्राध्यादिमकता के शिखर पर चढने के लिय श्रद्धा सहित हुढ़ विश्वास ही ग्राधा रास्ता तय कर देता है । सेवा ग्रीर त्याग ग्राध्यात्मिकता के मन्दिर बनाने के दो प्रमुख साधन हैं। ग्रीर प्रेम तो इसकी नीव ही है! सेवा के साथ पूजा की भी भावना जुड़ी रहती है लेकिन नि:स्वार्थ होनी चाहिये जिसका परिगाम सतत स्मरगा होता है जिससे आत्म समर्परा की उतकण्ठा होती है और मंजिल की ओर आदमी तेजी से बढने लगता है। लेकिन यह सब चीजें practice की हैं जबानी जमा खर्च की नहीं। जैसा कि ऊपर कहा गया है अगर अभ्यासी में लगन है तो वह एक ही जीवन में तो क्या उससे भी कम में ग्रपने ग्रन्तिम लक्ष्य तक पहुँच सकता है बशर्ते कि वह उसके लिये दीवाना बन कर प्रयत्नशील हो जाय।