# सहज-मार्ग

# sahaj marg

Vol. XII

(Hi-monthly, Spiritual)

No. 6



## Shri Ram Chandra Mission

Publication Department SHAHJAHANPUR. U. P. (India)

NOV-69

Editors

S.P. Srivastava M.A., Ph.D. Kashi Ram Agarwal, N.D.

All rights reserved
November 1969
Yearly Subscription Rs. 5.00

Single Copy Rs. 1.00

#### **CONTENTS**

|     |                               | Pa                                  | age |
|-----|-------------------------------|-------------------------------------|-----|
| 1   | Prayer                        |                                     | 1   |
| 2   | Is 'Sahaj Marg' a new path    | of                                  |     |
|     | •                             | Prof. T. Srikantaiah, Raichur       | 2   |
| 3   | Our Babuji's Bounties         | Shri G. Vijaya Ranga Charya         | 8   |
| 4   | In Consonance with the Sublir | ne Shri C. Narayanaswami,           |     |
|     |                               | Vijayawada                          | 17  |
| 5   | Ourselves and our Master      | Shri A. Ranganathan,                |     |
|     |                               | Tirucherapalli                      | 19  |
| 6   | We & God                      | Shri K. V. Abhyakumar               |     |
|     |                               | Bangalore                           | 23  |
|     |                               |                                     |     |
| κ:  | सहज मार्ग                     | श्री रामचन्द्रजी ग्रध्यक्ष          | २४  |
| G,  | चाँद श्रादमी स्रौर मिशन       | प्रो० सुरेशचन्द्र, श्रीनगर गढ़वाल   | ২্দ |
| 3   | गजल                           | हरिक्चन्द्र शाहाबादी                | ₹ 0 |
| 0   | श्रराधना के उपादान            | हरिदत्तसिंह लखी <b>मपुर</b> -खीरी   | ३१  |
| ? ? | भजन                           |                                     | ३६  |
| २   | मानव, उसकी मंजिल श्रौर रास्ता | जगदीश प्रसाद गुप्त, सीतापुर         | ३७  |
| १३  | वाग्गी का तप                  | श्री रघुनन्दन प्रसाद इन्द्र लखीमपुर | ४२  |
| १४  | गीत                           | जगदीश कुमार ''मृगेश''               | ४४  |
| १५  | बेवकूफ कौन ?                  |                                     | ४६  |
| 9 5 | सदल मार्गकी साधना             | कृष्साकमार त्रिपाठी                 | ४७  |

\* & \*

# सहज मार्ग

उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्य वरान्निबोधत । (उठो ! जागो ! गुरुजनों को प्राप्त कर ज्ञान-लाभ करो ।)

# प्रार्थना

हे नाथ ! तूही मनुष्य जीवन का ध्येय है, हमारी इच्छायें हमारी उन्नित में बाधक हैं, तूही हमारा एक मात्र स्वामी ग्रौर इष्ट है, बिना तेरी सहायता तेरी प्राप्ति ग्रसम्भव है।

\_?**\*\*\*\***\$~\_

O, Master!

80.00

Thou art the real goal of human life, We are yet but slaves of wishes, Putting bar to our advancement, Thou art the only God and Power, To bring me upto that stage.

# Is 'Sahaj Marg' a new path of Realisation?

(Prof. T. Srikantaiah, M. A., L. V. D. College, Raichur)

In our country, not only was the Philosophy a way of life as moderns put it but also was the spirituality so. Religion was the gross form of Philosophy and spirituality was subtler than the Philosophy itself and it formed the most important aspect of life as it was an attempt to get at the very origin of the existence. That origin is described in our scriptures as 'subtler than the subtlest' (सुक्ष्मान सुक्ष्मतरं श्रेयम्)

This attempt to get at the original source is the spiritual journey or the process of spirituality. Actually getting at the source is the Realisation. The method followed to have the Realisation is t he real path.

Our ancestors analysed our duty so well that we even now wonder at them. We believe that the world is so much advanced in education,; but still, the so called educated man feels himself at his wit's end, when he has to define the goal of his life. Such is the result of modern education.

In ancient India almost all the people had a clear—cut idea as to what their goal should be in their life. It was made a complex one deliberately. The complex goal kept before all was fourfold (धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष). It meant that every man should know about his Dharma (धर्म) — duty (right or wrong) first. Performing that duty, he was to acquire (अर्थ)—wealth. According to the Dharma and Artha, he was to reorientate his desires (काम). Having fulfilled the three things, he was to concentrate on Moksha (liberation). Hence he was not asked to renounce the world and the duties thereon. Similarly neither was he asked to be lazy without earning, nor was he permitted

to be licentious. But in putting all the four things together, it was meant that the fourth one-Moksha-was equally important for an individual. Moksha was defined as attainment of the self ( ग्रात्मप्राप्तिलक्षरां मोक्ष: ) , which is the origin from which man has sprung up even as the world has evolved from the same centre. Therefore the centre of the man is 'That' as also the centre of the visible world. The visible man is that centre truly. That is called the Atman. The other names for 'That' is Brahm, Tam or Bhuma.

In the 'Apastamba Sutras', it is said that there is nothing superior to obtaining the Atman. (आत्मलाभात् परं न विद्यते). In the code of Manu also there is a mention of such a thing. It is stated that it is the supreme duty of one to see the Atman by the practice of Yoga. (अयं हि परमो धर्मो यद्योगेनात्मदर्शनम् ). Still, there is another verse in the Mahabharata which gives a clear idea of our duty. "We have to take up a pure profession for earning our livelihood. We have to earn our livelihood to keep our life-force (Pranas) in us. We have to be alive so that we may inquire into the nature of our origin. We have to investigate into the nature of our origin (God) so that we may not be born again."

न्नाहारार्थं वै कर्म कुर्यादनिन्द्यम् । कुर्यादाहारं प्राणसंघारणार्थं ।। प्राणाः संघार्याः तत्वजिज्ञासनार्थम् । तत्वं ज्ञातव्यं येन भूयो न जन्मः ।।

So all our worldly duty should finally tend towards culminating in the self-realisation. When we are sure that that was the burden of the song of our fore - fathers, we shall examine the process they followed.

Of course, there was Rajayoga in the period of Darshanas. It had eight steps—Yama, Niyama, Asana, Pranayama, Pratyahara, Dharana, Dhyana and Samadhi. Even the sixth and the most popular of the Shaddarshanas (Vedanta) adopted the eight—fold Rajayoga for its practice though the theory differed much from the theory of Rajayoga.

We, in Sahaj Marg, begin with the seventh step of this Rajayoga itself-Dhyana. Samadhi can be experienced in the beginning of the Sahaj Marg practice—indeed, though it is the final step in Rajayoga. Our beloved Babuji has told us that Nirvikalpa Samadhi which is so highly talked of is the beginning of our spiritual yatra. Of course, Sahaj Marg is called the Rajayoga, even though the goal rarefied or simplified of each system is quite different. We may, even drop the statement 'rarefied Rajayoga because of the difference in goals the two systems have in view.

The origin of our Sahai Marg goes to the vedic period or even earlier. The famous Gayatri of the Vedic period is the axiomatic form of the Meditation, which we follow in Sahaj Marg. The highest truth or principle of the existence and our duty with regard to That is enunciated in the sacred Gayatri. But in Sahaj Marg it is practised and realised ernestly by one and all through the Pranahuti imparted by our grand Master and Babuji. This was a long forgotten thing. Thanks to the efforts of Ravered Lalaji and Beloved Babuji who have revived and made it accessible to the common man also. Babuji himself has told us that it was practised even by Dasaratha. Curiously enough if we happen to go through the 'Yoga Vashishtha' we will come to know the striking similarity between the Philosophy of Sahaj Marg and the Philosophy of the 'Yogavashishtha.' So, there is no wonder if the same kind of practice was prevalent during the times of Dasaratha and also before him. For, Vashishtha was the Guru who was famous for imparting Brahmagyan in those days and he was the author of the Yoga Vashistha'.

During the times of the Upanishads, of course, the Darshanas were not in existence. We find that those who wanted to gain immortality did practise meditation just as we do. Please listen to the following verses.

पराञ्चि खानि व्यतृरात् स्वयंभूः । तस्मात् पराङ् पश्यति नान्तरात्मन् ।। कश्चिद्धीरः प्रत्यगात्मानमैक्षत् । ग्राबृत्तचक्षः ग्रमृतत्विमच्छन् ॥

God created the senses which are extrovert. So the man sees only outwards and not the inner self. A certain bold man realised his internal self turning the eyes inwards and wishing for immortality. Hence, we can easily compare our meditation with that of the above statement of our Upanishad. Similarly in Upanishads we find some more passages in support of our system and meditational practice.

#### १. ते ध्यानयोगानुगता अपश्यन् । देवात्मशक्ति स्वगुर्गीनगृढाय् ।

They (Rishis) followed the path of meditation and realised the Divine self power which was hidden in their natural qualities.

#### २. ज्ञानप्रसादेन विश्वद्धसत्वः । ततस्तृतं पश्यते । निष्कलं ध्यायमानः ॥

The man who becomes pure with the gift of the divine wisdom will realise Him practising meditation on the formless. ३. श्रध्यात्मयोगाधिगमेन देवां मत्वा धीरो हर्षशोकौ जहाति ।।

The bold seer gives up both pleasure and pain having realised God through the practice of Adhyatma Yoga. (ब्रध्यादम-योगः) In all the passages quoted above it is clear that Meditation is the only way to realise Him. But any Tom, Dick and Harry cannot practise this meditation by himself. That is why man is exhorted to go to a Guru of calibre and know it.

#### उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्य वारान् निबोधत।

Arise, awake, know (That) reaching the feet of the wise. Only teachers of calibre can help us and not all and sundry ones. In this regard we have the following verse from the Upanishads.

न नरेगावरेगा प्रोक्त एषः । सविज्ञेयो बहुधा चिन्त्यमानः ग्रनन्य प्रोक्ते गति-रत्र नास्ति \*\*\* \*\*\*\* \*\*\*\*

If this is taught by an unworthy teacher it cannot be

understood inspite of reflecting on it for a long time. If it is not taught by a worthy Master there is no salvation. Therefore a teacher of calibre is essential and we are all fortunate in having one such Guru in our dear Babuji. That is why a Rishi has expressed his wonder in the following manner.

Many people even do not get a chance to hear of God. Many of those that hear of Him do not understand Him. wonderful is he who realises and so is he who receives the same. Wonderful is the teacher and so is the taught.

(ध्रवसायापि बहुभिर्यो नलभ्यः शृण्णंन्तोऽपि बहवो यं न विद्यु:। श्राश्चर्यो वक्ता कुशकोऽस्य लब्धाः श्राश्चर्यो ज्ञाता कुशकोऽनुशिष्ठः ।।)

Hence we have to get a Guru of calibre and practise meditation under his guidance. Then we can realise Him in our heart and become immortal (liberated).

१. तमात्मस्थं येनुपश्यन्ति घीराः तेषां शान्तिः शाश्वती नेतरेषाम् । Rishis, who have realised Him who is in their soul, get eternal peace.

#### २. हृदि कलयनि विद्वान् ब्रह्म पूर्णं समाघौ ।।

The wise man realises God in his own heart at the time of deep meditation.

#### ३. तमेव विदित्वा ग्रतिमृत्युमेति ।

Knowing Him alone, one crosses mortality. Often Babuji says that which has a beginning must necessarily have an end also. The origin of this world [Parabrahm, or Tam or Bhuma] is the only thing that existed and exists always. It has no beginning and ending. It is rightly called Anadyanta. So the process of knowing That also existed and exists always. Our Samrtha Guru Lalaji mastered the art and passed it on to our Samartha Guru Babuji and he is throwing it before all. Those who are fortunate will get the full benefit of it. (यमेबोष बृश्युत तेन लम्यः He who is chosen by him gets it.) (तस्मेष स्नातमा विवृश्युत तन् स्वाम्) To Him does this self manifest itself. So we have to

get this Atmititty, with all our efforts from an Atmagnani. Here is Babuji and we will rob him of it. He who has a teacher will know it ( श्राचार्यवान् पुरषो वेद ).

In conclusion, it is an old path under a new caption, we can say.

一为条件

AT THE FEET OF THE MASTER **BABROS** 40, Linghi Chetty Street, **MADRAS-1** 

#### **OUR BABUJI'S BOUNTIES**

(Shri G. Vijaya Ranga Charya, B. Sc. (Madras) M. Sc. (Dacca) M. I. E. T. (London) S. A. S. (Hyderabad) LL. B. (Osmania)

I am glad to have been given this opportunity of greeting you all, assembled here from the four corners of the country, on the great occasion of the ninety-seventh Birth Anniversary of the Most Revered Samarthaguru Ramchandraji Maharaj of Fatehgarh who has shed the super-finest light of spirituality for the benefit of all mankind by conferring on it, as it were, the highest boon of Pranahuti and so making for an 'UJJIVANAM', or an upward movement of the Soul of Man. We have just three years to look forward to the Birth centenary of this Great Rishi and perhaps an year to go for the Silver jubilee celebration of the Mission started in his name by the greatest of his disciples, our Master-Babuji-His Holiness Shri Ramchandraji born of this fortunate town.

May I share with you, on this happy evening, some thoughts on our Babuji's Bounty to us, his Benediction and Boon, indeed his incomparable Benevolence and Beams of Beatitude. He has just returned from his southbound tour filling, as he has ministered, each and every abhyasi with what he or she has, most fondly, been looking for. His love for South India is but too well known and an annual visit thereto lasting some six weeks is not only an eloquent expression of it, but also an immeasurable and a very much treasured happiness, not just an happening. May we deserve this Bounty of Daya from a Great Master?

Almost the first of his mercies is his masterpiece of administration which provides for an all-wide and an year-round

A talk delivered on the occasion of Basantotsav at Shahjahanpur, Uttar Pradesh, dated January 22, 1969. spiritual training at a net-work of centres where Preceptors and Prefects, working under his direction, give the gift of Pranahuti to anyone who comes and offers himself for spiritual upliftment and divine evolution. Previously, only one person was offering diksha of a particular Mantra, Yantra or Tantra. Or, if it was available through more than one, it was restricted to a few people of a particular caste or a particular religion and given too to the chosen of such a particular caste or a particular religion.

Our Babuji, on the other hand, has not made any restrictions whatsoever in respect of either the 'giver' or the 'given'. The doors of his Mission are equally open to all, irrespective of caste, creed, community or sex; denomination, learning, status or wealth, . All are freely 'called' and lovingly 'chosen'. They have but to choose themselves and so avail of the bounty by entering the Portals of his Sahaj Marg, the Natural way to God-Realisation.

Next in importance is Babuji's shower of mercy on the house-holder whose has been a totally neglected sector in the field of spirituality. Lifting him from the traditional role of acting host to the Sadhu and Sannyasi, content to earn whatsoever a merit such would gain for him, Lalaji and our Babuji-both venerable house-holders themselves-have these high words for the grihastha: "Our home is the training ground of patience and endurance. To endure calmly the adversities of a household life is for us the greatest penance which is the noblest of all other forms of penances. What we have, therefore, to do under the circumstances is not to give way to the feeling of anger or grief but to assume an unquestioning attitude thinking that we ourselves are in the wrong for which we have to forbear with a cool mind. Solitary life in a forest and aloofness from all worldly concerns may be, to some, the means of cultivating Patience and forbearance, but to us, the taunts and rebukes of our friends and

relations is the greatest penance and the surest means of success.' Our Master too would have us soar high on both the wings—Samsara and Nirvana, the Deen and the Duniya—taking 'domestic' duties alongside the 'divine' so that, being divinely ordained, such work may not cling to us, and so burden and weigh our existence. For, so long as work flows divinely with life, it does not harm or cause an impression, but when it clings, it impedes, and shows not the life, but itself.

Next of Babuji's boons is the conferment of freedom from the fetters of tradition with their accepted ways which have, withal, failed to deliver the goods. Neither ceremonial piety nor the elaborate ritual, nor the recitation of the holy word, nor the chanting of Divine praise, nor pilgrimage and holy dips in the sacred waters has taken or can take one to God. These practices do but add to internal grossness whereas God, as the one goal of human life, is described as the subtlest of the subtle-Sukshmati Sukshmah. Sahaj Marg delivers us from the shackles such as stated above and leads us into the sunshine of spirituality. Master has indeed said: The end of religion is the beginning of spirituality.

The fifth of the gifts is the clarity offered by Shri Babuji in the third commandment of Sahaj Marg, as regards the goal, stated as: 'Complete oneness with God.' This is an all-time high goal not weighed down by semantics; neither by the learned and eloborate terms used in scripture and other Books of Authority. Sahaj Marg does not accept the conceptual, dogmatic and doctrinnaire definitions of the Almighty. It does not envisage the Ultimate as a resurgent, insurgent or an emergent God, with or without Form and Attribute. It says that God has to be experienced as He actually Is and not, as picturized by man, however high or refined it may seem. This is the healthiest view ever, atonce also scientific, because it represents the highest mark of

achievement possible to man. Indeed, Master has placed the spirituril goal beyond the heights stated in the Geeta or the other Upanishads. To quote from Reality at Dawn: "Spirituality begins where religion ends. The end of Spirituality is the beginning of Reality and the end of Reality is the real Bliss. When that too is gone we have reached the destination." He maps the march to freedom as a course of twenty three rings-five representing the stages of Mava, eleven as stages of egoism and seven as rings of Splendour. He places the state of liberation-considered by many to be the hall-mark of Spiritual achievement-at between the second and third circles. He has said that Raja Janaka secured approach only to the Awyakta state i.e. at the crossing of the fifth circle! Dr Varadachari says in his book, Sri Ramchandra's New Darsana: "It is an original discovery of Sri Ramchandra that there are rings which bind the individual," and that; "The Central Region opens before one a new frontier of Being. The exploration and experience of this divine region is beyond all description. This is the reality of realities thrown open to human experience by Sri Ramchandra's Yoga''.

Sixthly, there is the dominant note of a demanding and ringing optimism in respect of spiritual endeavour as opposed to the chilling pessimism met with in the Vedantic approach. "It is absurd to think, "our Babuji says:" even for a moment, that we are in any way too weak or deficient to acquire the highest state of perfection ever attained so far even by the greatest sages of the past." He puts us, so to say, in a state of combat-readiness when he says: "we must march on the path of realization like a brave soldier with full faith and confidence, not minding the difficulties or reverses." And again: "Generally people go hesitatingly towards God, thinking themselves to be too incapable and weak to achieve the real thing. A very powerful will made at the very first step and maintained all through, shall never fail to

achieve complete success. Half the distance is crossed if a man enters the field with a firm mind. Difficulties and dejections will melt away at a mere glance and the path of success will be made smooth". Braver words were not uttered before. Encouragement such as this was never given before.

Seventhly, we have the simple Sadhana prescribed for the highest reach-meditations morning and evening and a short prayer at bed time.

Eighthly there comes Babuji's abridgement of the entire spiritual course which makes it possible for one to attain to the Ultimate even in a part of one's present life- the spiritual red tape is cut to a remarkable degree and on two different fronts. The seventh step of the Astanga Yoga is made the starting point, omitting the six earlier steps, whose benefits automatically come to Abhyasi as one proceeds on with the seventh step of meditation. And in regard to the four-fold sadhana Master starts the practice with the third - the Shat Sampattis, viveka and vairagya being automatically allowed to arrive and align themselves.

The most important of his contributions remains the Pranahuti, indeed, the highest of Divine Graces, pressed into the service of mankind. Master says in Reality at Dawn: 'Power of transmission is a Yogic attainment of a very high order by which a Yogi can infuse by his own will force the Yogic energy or Godly effulgence within anyone and remove anything unwanted in him or detrimental to his spiritual progress." As Dr. Varadachari puts it. "The result of the transmission is, as it were, the beginning of the experience of the Ultimate Reality, and this experience, at our human level, is experienced as vibration or movement. "Our Babuji asserts that spiritual training for the attainment of higher stages is only possible by the process of yogic transmission and by no other means.

And then the Naturalness of it all. The beauty of the alchemy which master works into one is that it is not artificial. The artificial traditional ways, which aim to connect man with God by arduous ritual and tapasya, indeed tend to develop one's ego making those even harmful as pursuits in self—culture. Scientists are patting their backs for being able to bend nature to serve man for his comfort and pleasure. Man is thus pitted against nature and against God too as he did not want to reach Him naturally but unnaturally, artificially. Our Babuji's signal service through Sahaj Marg is, therefore, the restoration of a lost harmony between Man, God and Nature and bringing naturalness into one's life which makes his going simple and sweet at the beginning, simple and sweet in the middle and simple and sweet in the end as Lord Buddha had claimed for his path.

Though not of any lesser virtues, but simply for want of time, I shall not dote on the points as to how our Babuji has practicalised the Geeta concepts of Yoga as 'Karmasu Kausalam' and as 'Samatyam'. For a similar reason, I shall not dwell on his incomparable Daya (compassion) which more than meets the bleak and empty aspect of Miya (illusion). Nor on his conferment of Abhaya. Nor even on his easy accessibility, verily a saulabhya, outstanding though these bounties are by themselves. It would be well too to take your strain off a statistical exercise and finalise the list with the percinent observation that Kama, Krodha, Maya and Aham which were placed before us by tradition as dreadful obstacles, are rendered effectless and innocuous under Bibuji's auspices and are all pressed by him into the Spiritual service of man starting thereby, as mister himself has said, a 'divinising' process, which if not set in operation, will complete the 'devilising' process put into moon by the material giantism of the U.S. or the U.S.S.R. variety.

The primeval cry of man, I believe, is not for exemption from physical death, because man knows all too well that he must die one day, sooner or later, It is the inarticulate prayer: 'Oh Almighty, do not leave me in this region of death which is alluring in my satisfactions without end—of eating, drinking and sleeping and enjoying such other good things of life as you have been pleased to provide for me—because these do not satisfy my soul. I do not find my Ultimate good in this; I starve, My soul is smitten with death because I instinctively know that this life is not final and it finds no real sustenance in its ample surroundings. Save me! Oh, do not smite me to death—Na Himsi.

Our Babuji's supreme Bounty is that he has provided a workable answer to this eternal and recurring prayer through his Sahaj Marg. He has relieved man from the shackles of a tradition which has, by and large, made a business of Religion by making it a bargaining counter with God-I offer to you this ritual and that and I claim from you this worldly favour and that. Shri Babuji returns man to his nativity from his habit of living at the best, inside his head and outside in the world, but never in his heart. He provides to him a working indentity, indeed, his longing to be his own uninhibited self, to seek and gain a new strength, several cuts above what Science and technology can offer to him, which is what has really been symbolised by Svetlana's flaunting flight from 'fear' to 'freedom'.

How else also but for Shri Babuji's spiritual Alchemy could one account for this meeting under one roof of many minds and many ways? what else but the Power of the third commandment of his, could bring us together in love and comraderie? If you would permit my joining somesmall things with the great I would submit that I have made a discovery of my departed daughter Kusturi, who had at her birth caused my going over to Gandhiji-a great name in our memory and country, in the Mira-

like sainte 'Kasturi', one of our respected Preceptors present here A head that would not bend for four decades has of respect bowed to her, whom I would place as the highest ideal of Indian Womanhood.

Similar has been my privilege in regard to another great Preceptor, not present here. I refer with the utmost veneration to Dr. K. C. Varadachari whose sagacity is equal to his learning, thanks to our Babuji, again. I have known several Doctors of Philosophy but none to equal his blazing zeal. With a hard exterior, forbidding almost to first contacts, irascible, he is utmost soft and affectionate within, all love and all service: in him again, erudition and enlightenment combining to give a fare result.

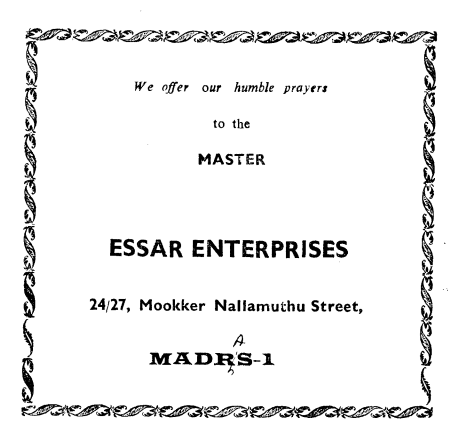
To me, whom Shri Babuji has reclaimed at the very first sight, soon after a bereave nent suffered in a son, perhaps the only one born under Gandhiji's roof at Sewagram, and so to say, heralded my rebirth as a child of spirituality, his bounty could be more than boundless. And I believe to all who have suffered bereavement and other earthly losses, his endearment would spell a great deal specialised. I need have hardly to say that the very warmth of the Basantha, to which Nature adds her own lavishes of flower and fruit at this part of the seasonyes, Basanta which confers the rare privilege of a brother from a distant part knowing a brother from another distant part, not only knowing him but loving and understanding him as though known to each other for years-wed in a worshipful association with this great Sage of Shahjahanpur, is an eloquent expression, if such were needed at all, of our Babuji's Bounty, boundless as the Infinite Itself.

A remarkably high destination marked by Shri Babuji would make us feel as though Destiny has struck a tryst with itself and thus made a discovery of itself. Happy this hallowed Day.

(16)

as we bend our heads in reverence and gratitude to this holy of holies, our beloved Babuji, for kindly taking us up in his lap and thereby conferring a worthiness to be worthy of him, his greatest bounty to us being the privilege to remain his ever, as children of Eternity.

~@**o**@>~



#### In Consonance with the Sublime

(Shri C. Narayanaswami, Vijayawada)

Mahatma Sri Ramachandraji came to Vijayawada on 27th November 1968

We, the members of Vijayawada centre have learnt of the visit two months ago, and we have been looking forward with great expectations. In my own humble way, I intensified my daily meditation. Instead of two sittings at home. I made up three Dr. V. partha Sarathi our good preceptor, helped up too with individual sittings before him on some days in the week, though it meant a great strain on his time and medical practice. And so we have had the benefit of some intense practice of meditation by the time of our revered Guruji's visit.

Here mention must be made of our common prayer Hall, constructed by our good preceptor at much cost of his own; it is on the terrace, most airy, highly and neatly polished in most pleasing colour. The entire hall is carpeted for the convenience of the abhyasis. Great care has been taken to present a congenial environment to the abhyasi for his meditation. As soon as one enters the Hall, one feels a breath of sanctity and devotion. And so, we abhyasis find this prayer Hall most convenient, with an impression of purity and sacredness, whenever we come to meditate. This greatly helps us in our search for the ultimate. Thus with increased practice, We prepared ourselves and looked forward for the visit of Masterji with dutiful devotion.

The time of the visit of the master is very appropriate. Just a fortnight before, heavy outpour of rains cleansed the usually dirty city of vijayawada of mud and dust. The atmosphere is pure, and the place and locality clean. In fact purity reigned in the air and it required just a direction of the Master's wand to take us to spiritual heights.

On 27-11-68, we assembled at the prayer Hall sufficiently early to obtain Darshan of the Master. What with the long journey undertaken from Shahjahanpur, Masterji should have been

greatly tired, but he did not seem to mind it. punctually by TA.M. Masterji came and sat on the Asan. What a benign presence it is! So simple, so calm and assured and really so divine! We sat in perfect silence, and even the surroundings assumed serenity. After a few seconds and for just two minutes, Masterji told us to repeat the common prayer twice or thrice within ourselves before going into Meditation, and then signalled to proceed to Dhyan. Such a practicality I have not observed any where else; No talk or verbosity with long quotations And so, we abhyasis repeated the prayer mutely 3 times and then, started meditation. With the great Mahatma for the conduct of the function, aided by serenity, purity and agreeable climate Divinity poured instantly into our hearts with absorbing intensity. No disturbing thoughts stirred our brains. On the other hand we became aware and conscious of a feeling of Blissful environment pervading the Hall. During all the time of our prayer, it is all for usa sublime tranquility with consciousness of Supreme Being alight in our hearts. Something divine and sublime all through and through.

Our expectations are fulfilled. We have seen and felt the Divine. Peace reigned supreme all over, those two days. The presence of the Master has given us a fillip in our attempts at realising the ultimate and the encouragement and satisfaction that we obtained cannot just be described in words. Indeed these two days are momentous to be remembered long and to give us inspiration. The presence of some more preceptors (who accompanied the Guruji) also gave some abhyasis opportunity to obtain individual sittings throughout the day time, and thus these two days provided continuous progress on the path of Realisation. And so, this opportunity is in Consonance with the sublime.

The visit of the Master has attracted wide attention this year, and queues of people waited all through the day for obtaining Darshan of the Master. Several new members utilised the occasion and got initiated into the Mission.

#### **OURSELVES AND OUR MASTER**

(Shri A Ranganathan, Tirucherapalli)

We have all adopted Sri Ramachandra ji as our Master and "Sahaj Marg" as our way of life. Hence it is but natural that on an occasion like this, when we are celeberating the birth day of our Beloved and Revered Master, we bring home to our minds the selfless and incalculable service that he is rendering to the tottering humanity at large through "Sri Ramchandra Mission" which he has named after his own Guru, Mahtma Sri Ramchandra ji of Fetegarh (Lalaji). We all know that he is working day in and day out for the spiritual elevation of those who seek his guidance in God Realisation. This he does without any distinctions of caste or creed, religion or race rich or poor high or low. He treats all alike and gives his assistance to one and all. He is not asking us to pay any price for what he is giving. His only desire is to give to the seekers, every thing he got from His Master (Laf-ji) and is getting from him even now. In fact, he says that he should have nothing left in him when he throws out his last covering the physical frame. He only laments that people are not coming in large numbers and make themselves fit to receive what he is pouring out. He takes up the full responsibility of taking us to the farthest limit, which he himself has reached. He only wants us to put a step forward towards our goal. We also know that in all matters spiritual the guidance and assistance of a real Guru is not only essential but is of immense help in the speedy progress on the path of perfection and realisation. It is our good fortune that God has bestowed on us a "true Garu, in every sense of the term, who is earnest to be tried and tested". If we fail to take up this Godgiven opportunity of his presence among us, and fail to try to understand him and his teachings fully and offer our sincere and

whole-hearted cooperation, it would only be our own fault and we would have to repent for the same not only through out this life but also in our future lives. Hence let us make a firm resolve on this auspicious day of our great Master's birth-day, to make an honest study of his life and teachings try to offer our heartiest cooperation to him and make his endeavour to take us to our goal easier.

Let us first try to make a study of his life, which itself is an example for all of us to emulate. He leads the life of a grahastha, like every one of us, sharing all the responsibilities and sufferings connected with the family life. He wears an ordinary dhoti and a shirt. He takes for his meals whatever is easily available. He neither cares for any rich food nor for any particular kind of preparation. He shuns pomp and pleasure. He does not like any big propaganda to be made about himself. We are impressed by his very very simple life and the unostentatious way in which he carries on his work. He seldom delivers public speeches. But he carries on his teachings by personal discussions with every one, who comes for a darshan or guidance. He keeps them at ease and creates no fear in their minds. He answers all their questions and clears them of all their doubts. Even when irritating questions are put to him he is never annoyed. He replies in his own calm manner. He adjusts himself to any circumstance. He never cares for any of his convenience. He wants only work, spiritual work to be carried on. He is always ready to serve his deciples not only spiritually but also physically. His kindness for the abhyasis is such that every one feels that the Master is specially kind to him alone. Wherever one stays of his place he is considered just as one of the members of his family. We never feel that we are before a stranger. He is very very dear to our hearts. When we try to attach ourselves to him, understand his way of life and try to follow his method

of living, we feel that we are indeed lifted out of the mire of this material world. Let us try to live with the thought of our great Master always in our hearts and in our minds. Truely then we would have attained God and live in God. We are living in a world of our own, uninfluenced by any of the activities of this world.

Let us now see what he expects us to do for the spiritual elevation of our own. He says that as in the case of every day life, a goal is necessary in spiritual life also. He wants us first to fix our goal. He has adopted complete one-ness with God as the goal of "Sahaj Marg". Having fixed our goal, he wants us to create intense desire in our hearts to achieve that goal. This desire when developed fully, an inner urge is created and it begins surging out of our hearts. We become restless and are in search of a guide or a Guru, who would take us to our goal. He gives us the caution that the Guru we select should be a person of highest calibre, who has himself attained that high state of perfection or one-ness with God and is abiding in it. He should also be able to draw power from Nature itself and transmit the same into the hearts of the abyasis. The question arises: how to select such a Guru! When the inner urge of a man is full to the brim, the real Guru comes to his door. This I think is true in our cases. In my case, my mind, which refused to take any one as a Guru for some reason or other, completely lost all its powers of reasoning and in fact I lost my consciousness ever, when our Master first came to my house and I prostrated before him. I regained my consciousness only when he helped me to stand again by touching my shoulders. That touch I can never forget in my life. This may be the experience of so many of us I am sure. To us, who have already wedded ourselves to the principles of "Sahaj Marg" and have adopted, "Sri Ramchandra ji" as our Master, there (22)

is no longer the problem of selecting a Guru-God has given us a real Guru. Our Master says that after selecting a Guru attach yourseif to him, meditate on him and try to have a constant remembrance of him, give yourself up to him by surrendering all that you pssess. Try to forget thyself instead of trying to know thyself. Merge in him completely. Then you will have no thought of yourselves, except the thought of the Master. Practically you become a living dead. All the activities of this world would have no effect on you. How far we succeed in this, depends on our own efforts".

Let us make a search within our hearts as to whether we have made ourselves fit, and try to follow the life and teachings of our great Master. He is ready and is sure to take us to our goal. Let us pray to our Master to give us the power, light and grace, and lead us to Reality.



## "WE & GOD"

(Shri K. V. Abhyakumar, Bangalore)

During the discussions with my Revered brother Shri M.D. Jahangirdar, Preceptor of Channapatna centre, he has remarked that "we should learn to live in God and not to make God live in us."

It is true, and I felt it to be so, because we have adhered to the Idol worship and Rituals, there-by limiting God, only to the extent of the temples or to the congested rooms provided in our homes, eventhough everybody including scriptures say that God is every-where and all powerful, which is only a type of lip sympathy and not a whole-hearted experience. Normally one feels the presence of Gods (ie., only pictures or Idols and images) only in temples or pujarooms, whenever they hear the name of God, making him to live in one's limitations.

Ofcourse, this is necessary only for the preliminary preparations, and there must be a time to know the extent of God, provided one is really a seeker of Reality. When we say God is all powerful and all pervasive, why should we limit Him in a narrow way. It shows our incapability of knowing Him. As such, we should try to broaden our vision to know him as He is! And the "paths" limiting the God in the way of Realisation should not be followed by a real seeker of Reality.

After knowing Him, that He is all powerful, all pervasive etc. there is no necessity of Idol worship or Rituals etc. Instead, we should make our hearts as Temples of God, since He is all pervasive. There-by, we will have to cultivate universal brother-hood, loving each other. When we start feeling His all pervasiveness by constant remembrance of Him, we start, rightly to say, living in the Kingdom of God or living in God.

At this juncture, it may not be wrong on my part to quote My Masters' Message delivered at Bangalore centre during his recent visit. He said: "I remained very happy in your company, When all of my associates gather at one place, for me, it becomes a temple. It is necessary that every one should make his heart a temple for God. I am happy that all of you follow the meditation prescribed, but there are a few who remain non-attached after the meditation is over, Remaining in the light of sun, they forget Him and remember themselves throughout It is their duty to shape themselves for the Divine purpose. At the outset, if they proceed with the thought, that this is our Mission and our God, then they will be helped much in His remembrance."

Our next release

### **VOICE REAL**

by

Sri Ram Chandraji

Price Rs. 12-00

The book will be available during Basant Utsav.

# महज-मार्ग

श्री रामचन्द्रजी, ग्रध्यक्ष श्री रामचन्द्र मिशन

(१६-६-६६ को तिनसुकिया ग्रासाम में दिया गया भाषरा)

बड़े-बड़े महात्मा भीर सन्त इत्तफाक से नहीं था जाते बिलक ये उस समय पर भाते हैं, जब दुनिया को बहुत ज्यादा उनकी जरूरत होती है। जिस वक्त अन्धकार छा जाता है यानि कि जहरीला माद्दा विचारों के द्वारा वहाँ श्रासमान में समा जाता है, उस वक्त उसकी सफाई की बेहद जरूरत होती है। वरना परिवर्तन किसी हालत में नहीं हो सकता।

चुँनाचे ऐसा वक्त था जब समर्थ गुरू श्री रामचन्द्र जी महाराज फतेहगढ़ निवासी ऐसे समय पर श्राये, जब उनकी बेहद जरूरत थी। उन्होंने वो-वो काम किये ऐसी—ऐसी (रीसर्च) दी हैं कि लोग श्रागे चलकर सोचेगे तो दंग रह जायेंगे। सबसे पहली बात उन्होंने यह बतलायी है कि Transformation या टेन्डेसियो को श्रच्छा कर देना सिफं देवी चेतनता ही कर सकती है, परामानसिक (Superamental) नहीं कर सकता। हालांकि श्री श्रारविन्दजी इसकी कोशिश ही करते रहे कि हम Superamental किसी तरह जमीन पर पहुंचा दे, मगर वो कामयाब नहीं हुये। यही एक चीज है जिसे दिव्य चेतनता कहते हैं। इसी से श्रादमी बदल सकता है श्रीर पूरे तौर पर Transformation हो सकता हैं।

इसके आगे उन्होंने यह बात बतायी हैं कि अगर मोक्ष किसी तरह लोगों को हासिल करना है तो सिवाय योग के और कोई चीज नहीं हो सकती । योग के माने सिफं यही होते हैं कि अपनी मानवीय चेतनता को दिव्य चेतनता से जोड़ दे। बस इसी को योग कहते हैं। अफसोस यह है कि हमारे यहाँ पूजा करने वाले तो बहुत से लोग हैं और करते भी है मगर किसी ने आज तक यह नहीं सोचा कि क्या वे उससे जुड़ भी गये हैं। बिल्क मेरा तो यह स्थाल है कि वे उससे अलहदा ही होते चले जाते हैं। यह एक अफसोस की और बिगड़े हुये जमाने की बात है। यह भी लोगों का अनुभव है तीस—तीस वर्ष तक बराबर पूजा करते रहे, उसमें वे सब पूजायें शामिल हैं, जिसमें कि मूर्ति पूजन और जप भी शामिल हैं। मगर मेरे पास ऐसे बहुत से लोग आये हैं और उन्होंने यही कहा कि तीस वर्ष की पूजा की मेहनत के बाद भी हम तीस सेकण्ड तक दिमाग को शान्त नहीं रख सके। मगर फिर भी उसे करते जा रहे हैं यह बिगड़े हुये जमाने की बात है।

जब किसी पर ग्रदबाज या जिबाब या Downfall होता है तो सबसे पहले विवेक शक्ति विगड़ जाती है। उसके बाद उसमें खोफ पैदा होता है। जहां ये चीज पैदा हो बहां विलकुल तहस नहस हो जाता है। ये चीज हममें काफी तौर पर ग्रा चुकी है, ग्रब परिवर्तन की जरूरत है। ग्रफ्सोस यह है कि कहते भी हैं सुनते भी हैं। मगर यह बात उनके दिल में पैदा नहीं हुई उसे छोड़े या न छोड़े। ग्रादत या Tendency उनकी ऐसी हो गयी कि उन्हें छोड़ते हुये यह ख्याल पैदा होता है कि हमारे बच्चों को या विसी को नुकसान न पहुँच जाये। यह उनका खुद पैदा किया हुग्रा है कोई दिव्य ख्याल नहीं है।

जमाना जरूर ऐसा आ रहा है कि रफता-रफता लोग इसी योग साधना पर आयोंगे और इसी चीज को अपनायेगे जिसे सहज मार्ग पद्धति कहा गया है।

श्रव मैं ग्रापको थोड़ी सी सहज मार्ग पद्धति की विशेषता बतलाता हूं। ये तो मैंने कहा है कि ये Divinity ही ग्रादमी को बदल सकती है ग्रीर दुनियाँ में कोई चीज नहीं कर सकती। ग्रव ये Divinity हम पैदा किस तरह करें। इसका सबसे पहला तरीका ये है कि ग्रार किसी के हाथ हाथ में प्राशाहुति शक्ति हैतो इसको वो इस्तेमाल करे ग्रीर वो ग्रादमी ऐसे ग्रादमी के पास जाये जो ग्रपनी ताकत से ग्रपनी प्राशाहुति शक्ति द्वारा उस ग्रादमी को बदलने की कोशिश करे। दूसरा तरीका यह है कि Divinity हम ग्रवं चेतन मानस में वो ख्याल वो विचार ले ले, जो इसको जोड़ने के लिए या योग में परिशीत करने के लिए जरूरत है। इतना गहरा ख्याल हम ग्रवंचेतन मानस में वना लें कि दूसरा ख्याल ही न रहे। यह तरीका तो उनका है जो उनके करने का है

भ्रव इसके बाद इससे क्या फायदा होता है । हम लोग दिल पर घ्यान देते हैं, दिल पर घ्यान देने का मतलब यह है कि यह एक केन्द्र है। केन्द्र कहते हैं middle portion को । फूल में केन्द्र होता है । हर चीज में केन्द्र होता है और यह उसकी life होती है। लिहाजा हमारी life सिर्फ हृदय है। हम हृदय पर ही साधना इसलिए करते हैं कि हमारे में जो कुछ भी अच्छी बातें पैदा हो रही हैं वो सब खून में प्रदेश कर जाँय ताकि जब खून का दौरा हो तो उसी हालत में उसका सब असर ले लो। उसका यह नतीजा होता है कि हमारी सारी प्रणाली में दैवीकरण होता चलता है।

इसके बाद करते करते इसमें तीन चार हालतें ऐसी तबदील होती है। मैंने इसको ईश्वर दर्शन की हालत बतलायी है। यह पता चलता है कि हर चीज में एक कम्पन है ग्रीर उसे हम दिव्य कम्पन कहते हैं। हर चीज में दिव्यता

मीजद है। उसमें एक अजीव सी, एक अचम्भे की हालत आदमी में पैदा होती है। उसके बाद इससे ग्रीर ऊँची हालत पैदा होती है। जो उस वक्त सिर्फ ग्रर्घ चेतन मानस में यह स्याल मौजूद रहता है। मगर इसका भास कम रहता है। इसी तरीके से हालते तबदील होती जाती है। ग्राखिर पर हम चक्र द्वारा चलते हये, उनकी सब हालतों को ग्रपनाते हुए उसमें लय ग्रवस्था को प्राप्त करते हये उस हालत तक पहुंच जाते हैं जहाँ दिव्यता का भास रह जाता है। उसके सिवाय ग्रीर कुछ नहीं है माया का भी ग्रभाव है। उस क्षेत्र में पहुँच जाते हैं जहाँ माया का हम पर कोई ग्रसर नहीं होता। Divine ग्रीर Divinity हमारे शरीर में प्रवेश करना चला जाता है ग्रीर एक तरीके का Divinization करते चले जाते हैं। जब इन सबको पार कर लेने के बाद जिस वक्त हम ग्रसलियत में पहुंचते हैं उस समय भी दो तीन हालतें होती है। Divine Vibrations तो हर जगह मौजूद ही है। मगर जितनी ग्रागे चलते जाते हैं उतना धीरे होते जाते हैं Divine wisdom, Divine action ग्रीर Vision of absolute ये सब चीजें पैदा होती हैं। जन इसको पार कर लेते हैं तो उस लय ग्रवस्था की हालत पैदा होती है जिसको ब्रम्ह लीनता कहते हैं। उसको पार करने के बाद आगे कुछ और भी है, जिसको अब बताना वेकार है।

- १- भली भई जो गुरू मिले, नातर होती हान । दीपक ज्योति पतंग ज्यों, परता ग्राय निदान ।।
- २- कबीर ते नर श्रंघ हैं, गुरू को कहते ग्रीर। हरि के रूठे ठौर है, गुरू रूठे निह ठौर।।
- ३- गुरू सों ज्ञान जो लीजिये, शीस दीजिये दान। बहुतक भोंदू बहि गये, राखि जीव ग्रिभिमान।।

संत कबीर

# चाँद, श्रादमी श्रोर मिशन

( प्रो० सुरेशचन्द्र, एम०ए०, श्रीनगर गढ़वाल )

म्रादमी चाँद से जाकर लीट म्राया है। सारी मनुष्य जाति में एक नया जोश म्रीर नई उमंग है। भौतिक विज्ञान ने एक नई विजय पाई है। हजारों मील प्रति घंटे की रफतार।।

इतना ही नहीं आगे, और आगे ! आज चौद, वल मंगल परसों शुका। ब्रह्माण्ड की सीमाहीन गहराई में मनुष्य भींगुर की मूछों की तरह अपनी जिज्ञासा बढ़ाना चला जा रहा है।

श्रपोलो-११ जिसपर ग्रादमी चाँद पर गया था कोई सस्ता सौदा नहीं था। इस पर ७००,०००,०००० (सात ग्ररब रुपए) खर्च हुए थे। इसप्रकार साल में तीन बार चाँद पर ग्रादमी जायेंगे यानी २१ ग्ररब रुपए प्रतिवर्ष चन्द्रलोक की यात्रा पर व्यय हुआ करेगा। जिसदिन ग्रपोलो ११ चन्द्रमा की तरफ उड़ा था उसीदिन लाखों ग्रमेरिकावासी लोगों ने प्रदर्शन किया था – हम भूखें हैं, नंगे हैं – हमें रोटी दो, हमें कपड़ा दो, न्याय दो।

मंगल ग्रह की खोज का खर्च छोड़िए, सिर्फ चन्द्रलोक की यात्रा पर हरसाल इक्कीस ग्ररब रुपए खर्च करने वाले देश ग्रमेरिका में ग्रभी एक पुस्तक प्रकाशित हुई है जिसका साराशं है-पास खड़े होकर देखने वाले की मनोवृत्ति (The psychlogy of the by stander) इस पुस्तक में ऐसे सैंकड़ों उदाहररण मौजूद हैं जिसमें किसी महिला पर ग्रत्याचार होता रहता है ग्रीर लोग खड़े देखते रहते हैं, कोई घोट खाकर गिरकर वेहोश हो जाता है ग्रीर कोई सहायता के लिये ग्रागे नहीं बढ़ता। इसका विश्लेषण करते हुए लेखक ने कहा कि लोग ग्रपने को नितान्त ग्रकेला ग्रीर ग्रसुरक्षित पाते हैं। जिस समाज व्यवस्था ने विज्ञान के क्षेत्र में इतनी उन्नति की है उसमें एक मानव ग्रपने को कितना ग्रसहाय पाता है।

कपोल कल्पना, मनगठन्त कथाएं-मिथ (Myth) वह कर विदेशियों ने अपने देश के जिस पौरािएक साहित्य की उपेक्षा करवा दी है उसमें आसुरी-राझसीं सम्यता के अचुर वर्णन मिलते हैं। एक तरफ तो सोने की लंका दूसरी तरफ ऋषियों की हिड्डयों के ढेर। एक धोर इन्द्र को हराने वाले बेटे तो दूसरी और समस्त ज्ञान को तिलाञ्जिल देकर शरीर भोग की प्रधानता सारी तपस्या,— आध्यात्मिकता की पूंजी लेकर तपस्वी जीवन और आध्यात्मिक मूल्यों और व्यवस्था को नष्ट अध्ट करने की तत्परता— यही आसूरी, राझसी सम्यता का

लक्षरा है।

इसका नतीजा है— विनाश ! कुछ लोगों को बाबू जी की पुस्तक —सत्य का उदय— में "मेरी भविष्य हिष्ट" नामक पाठ ग्रस्वाभाविक सा लगा या लेकिन बारीक नजर से देखने पर उसमें लिखा हुग्रा सभी कुछ समभ में श्राजाता है। एक पंख से कोई चिड़िया कहाँ तक उड़ेगी ? केवल भौतिक वाद—विज्ञान की सीमातीत सम्भावनाएं ग्रीर उसकी जड़ में मनुष्य का बिगड़ा हुग्रा ढांचा कोई मजबूत, टिकाऊ दीवार नहीं बना सकते।

बावूजी साहब तो स्पष्ट कहते हैं कि जिस प्रकार घकेला भौतिकवाद नहीं चल सकता उसी प्रकार कोरा ग्राध्यातम भी जीवित नहीं रह सकता। ग्राध्यातम के बिना भौतिक विज्ञान केवल स्थूलता की ग्रोर लेजायेगा ग्रीर भौतिकता के बिना ग्राध्यातम दिवा स्वप्न (Day dreaming) मात्र रह जाएगा। इसलिए जिस मात्रा में में भौतिक विज्ञान की उन्नति हो रही है उसी मात्रा में ग्रध्यातम विज्ञान की भी उन्नति की जरूरत है।

मैं ग्राध्यातम विज्ञान जानवूक कर लिख रहा हूँ। यह मिलावट का (adulteration) का युग है। किसी वस्तु की सच्चाई जानने का वैज्ञानिक तरीका परख अनुभव (experience) है। श्री बाबू जी महाराज की खुली चुनौती है कि जो भ्राध्यातम भ्रमुभव की कसौटी पर खरा न उत्तर सके उसे स्वीकार नहीं करना चाहिए। शब्द जाल भ्रीर व्याख्या के भ्राधार पर दर्शन शास्त्रों की कभी नहीं किन्तु प्रयोग की कसौटी पर खरा उतरने वाला रास्ता कौन है? कपड़ों को रंग कर, कान फूंक कर लाउडस्पीकर लगाकर फिल्मीधुनों पर भगवान का नाम कीतंन करने वाले बहुत हैं किन्तु सादे कपड़ों में, बाल बच्चों का पालन पोषणा करते हुए समाज भ्रीर राष्ट्र के दायित्व निभाने वाले भ्राध्यात्मिकता के क्षेत्र में बढ़े हुए कितने है? इसीलिए ग्राज ग्राध्यात्मिकता का श्रसल रूप देखने को नहीं मिलता है।

श्रनुभव की कसौटी पर खरा उतरने वाला. मानव जीवन के भौतिक तथा आध्यात्मिक पक्षों को एक साथ ले चलने वाला सर्वांगपूर्ण जीवन दर्शन यदि आज कोई है तो वह है प्राशाहुति पर श्राधारित सहज मार्ग। यहां कोई स्वार्थ नहीं, कोई चीज छिपाने की नहीं। पूज्य बाबू जी सदैव कहते हैं कि श्राप इसे माने या न माने लेकिन एक बार इसे श्राजमा कर तो देखिये— (follow it or not, but at least give it a far trial.)

जितनी तेजी से ग्रादमी भौतिकता के क्षेत्र में बढ़ा चला जारहा है, उड़ा चला जा रहा है उतनी ही तेजी से ग्रगर उसमें ग्राध्यात्मिकता का संचार न हुग्रा तो वही नतीजा होगा जो जटायु के भाई सम्पाति का हुग्रा था यानी पंख जल जायेंगे। ग्रीर वापस पृथ्वी पर गिर जाना पड़ेगा। हम मानव समाज के ऋगी हैं ग्रीर यह ऋगा तभी चुक सकेगा जब हम मानव समाज के दोनों पक्षों को मजबूत करके उसे विनाश से बचाएं। इसलिए हमारा यह कर्तव्य हो जाता है कि हम मिशन को पूज्य बाबू जी के शब्दों में (Wild fire) जंगल की ग्राग की तरह फ़ैलाएं। जब हम सत्य की ठोस भूमि पर खड़े हैं तो डर किस बात का। हमें तो साफ ग्रीर सशक्त ग्रावाज से कहना है— भाई सुनो, हमने ग्रमृत का सिन्धु पा लिया है, सहज मार्ग उसका रास्ता है। यदि तुम्हें इसी जीवन में ग्रमृत का पान करना है तो ग्राग्रो दूसरा कोई रास्ता नहीं— नान्य: पन्था विद्यतेऽयनाय।"

#### west took

#### गजल

( हरिशचनद्र "हरिश" शाहाबादी )

जिला पर जिला कर हुकुम है तुम्हारा, उतर ग्राये गा नूर दिल में खुदारा। तेरा नाम रोशन है लाला फतेहगढ़, चमकता फलक पर हैं ज्यूँ चान्द तारा।। विना तुमने डाली है मार्ग सहज की, चला इस पे जो भी मिला है किनारा। जरूरत समक्त कर तुम्हें इस जहाँ में, जमी पर था कुदरत ने तुम को उतारा।। तेरी "सहज मारग" से मंजिल पे पहुंचा, नहीं श्रवल का है जहाँ पर गुजार। गई घूम जिस पे नजर थी तुम्हारी, बिना कुछ किये बन गया काम सारा।। मिली खल्क को तुक्त से है रहनुमाई, तथा मुल्क का सच्चा रहबर हमारा। ये हर दिल ग्रजीज ग्रीर खुश दिल भी इतने, न सानी कोई था जमी पर तुम्हारा।। कटी उन्न खिदमत में खलके खुदा, यही जिन्दगी का था मफहूम सारा। गरीबों के सच्चे पुजारी तुम्ही थे, लुटा सब दिया जितना धन था तुम्हारा।। गरज हर तरफ से यह ग्रावाज ग्राई, मिला हम को समरथ गुरू है हमारा। विरासत में ऐसा हंसी फूल छोड़ा, मोग्रतर किया जिसने गुलशन हमारा।।

बहुत दिन फिरा तू "हरिश" मारा मारा।)

# श्राराधना के उपादान

हरिदत्तिसिंह रीडर एवं म्रध्यक्ष हिन्दी विभाग, युवराजदत्त स्नातकोत्तर महाविद्यालय लखीमपुर-खीरी

देवत्त्व—प्राप्ति की म्राकाँक्षा मनुष्य में ग्रनादि काल से रही है। ग्रनेक प्रकार के विधि विधानों एवं ग्रनुष्ठानों के द्वारा वह ईश्वरत्व पाने का प्रयास करता ग्राया है। संसार के समस्त प्राणी शान्ति ग्रीर ग्रानन्द की खोज में रहते हैं किन्तु कोई भी व्यक्ति स्थायी शान्ति ग्रीर ग्रानन्द की उस समय तक प्राप्त नहीं कर सकता जब तक कि वह ग्रानन्द की तलाश वाह्य विषयों में करता रहता है। इस पंच—भौतिक संसार में ग्रानन्द कहीं नहीं है। जब तक मनुष्य की दृष्टि बाहर के विषयों पर लगी रहती है तब तक वह दुखी ही बना रहना है। साँसारिक विषयों को त्यागकर जब वह स्वरूपास्थित (शून्य की दशा) को प्राप्त कर लेता है तभी वह पूर्ण सुखी हो सकता है।

विषयों का भोग कभी भी सुख देने वाला नहीं, वह तो दूर से देखने भर को ग्रन्छा लगता है श्रीर क्षरा भर में क्षीरा हो जाता है। संसार के सभी सुखों की ग्राशाश्चों का ग्रन्त दुख में ही होता है। भाव का ग्रन्त ग्रभाव में, सौंदर्य का ग्रन्त कुरूपता में सुख का पर्यंक्सान दुख में होता है। विषय जीवन के श्रन्त तक दुख देते हैं। इसीलिए तत्व हुन्टा ऋषियों ने कहा है " संसार तो दुखों की ग्रन्तिम सीमा है. उसमें पड़कर (संरिष्त रहकर) सुख कैसे प्राप्त हो सकता है?

संसार एव दुःखानां सीमान्त इति वःध्यते । तन्मध्ये पतिते देहे सुखमासदयते कथम् ।। (यो० व)

श्रतएव श्रात्मानुभाव (Negation) ही हमारा श्रन्तिम पद है, वही हमारी श्रन्तिम शान्त गित है, वही हमारा परम नित्य ग्रीर कल्याग्मय श्रेय है। उसमें विश्राम पाकर फिर हमकी श्रम में नहीं पड़ना पड़ता। इस पदवी की प्राप्त करके प्राण्ती हस्य जगत के समस्त भेदों से परे हो जाता है। जागितिक प्रपंच उसका संस्पर्श नहीं कर सकते। श्राध्यात्म की इस उच्च दशा को प्राप्त करने की दिशा में विराट प्रयत्न किये गये हैं। ग्रनािद काल से मनुष्य का स्वभाव 'प्रयत्न राधव' की ग्रोर रहा है। कम से कम श्रायास ग्रीर ग्रन्तिम समय में वह श्रपने ग्रभीष्ट को पाने की लोज में रहा है। ग्रोराधना की वही पद्धित सबको ग्राह्य हो सकी है जो सुगम ग्रीर सरल होने के साथ ही साथ साँसारिक जीवन की विरोधी न हो।

ग्रतः इस दृष्टि से 'श्री रामचन्द्र मिशन' द्वारा प्रवितित ग्राराधना प्रणाली 'सहज—मार्ग' से ग्राध्यात्मिक साधना के इतिहास में एक नये युग का ग्रारम्भ समक्षना समीचीन होगा। यह साधना पद्धति, प्रकृत रूप में, साधक के ग्रान्तिक ग्रवरोधों को दूर कर, उदात्तीकरणा (Sublimation) की प्रक्रिया द्वारा उसे ग्रमृत तत्त्व पाने का ग्रधिकारी बना देती है। पूजा के क्रम में ब्रह्म के दिव्य गुणों को ग्रहण करते हुये साधक विभुत्व का ग्रन्थभव करने लग जाता है ग्रीर उसका सीमा भाव हट जाता है। समर्थ गुरू 'प्राणाहृति' द्वारा, प्रसुप्तावस्था में पड़े हुये साधक के शक्ति केन्द्रों को जागृत कर देता है ग्रीर उसके रोम रोम 'परम तत्व' से भर कर जगमगा उठते हैं। शरीर ग्रीर चेतना का कणा कणा उस परम तेजमय ईश्वरीय धारा से ग्रीत ग्रीत हो उठता है। साधक को गित ग्रत्यन्त तीव्र हो जाती है ग्रीर वह दिव्य ग्राध्यात्मिक दशाग्रों के स्तरों को पार करता हुग्रा ग्रसीम में ड्रविक्याँ लगाने लग जाता है।

राजयोग पर ग्राधारित इस वैज्ञानिक साधना प्रणाली की प्रक्रिया के कई इटप हमारे सामने ग्राते हैं । साधक की सबसे पहली ग्रवस्था वह है जब उसके भव विवहल हृदय में शाश्वत शान्ति के लिए, सत्य को पाने की हढ इच्छा का ग्रम्मूदय होता है। "सत्य को पाने की हढ़ इच्छा का मतलव यही है कि हम ग्रात्म-साक्षात्कार के विचार के प्रति श्रान्तरिक रूप से जग उठे हैं। " (सत्य का उदय) जब हम साक्षात्कार को अपना प्रमुख उद्देश्य मानने लगते हैं तो फ़िर अपने आप इसके लिए हमारे अन्दर तीब इच्छा उत्पन्न हो जाती है धीर हमें ईश्वर का व्यान बार बार आता रहता है। ईश्वर के स्मरण मात्र से मन के ग्रसंख्य दोष दूर होने लग जाते हैं ग्रीर हमारा मन निर्मल हो जाता है। हम वास्तविकता के सतत् सम्पर्क में रहने लग जाते हैं ग्रीर ग्राध्यारिमक उन्नति के लिए परमावश्यकीय तत्वों के लिए हमारी प्रकृति ग्रत्यन्त ग्रहण्शील बन जाती है। किसी वस्तु की तीव्र ग्रमिलाषा स्वभावतः उसके लिए हमारे ग्रन्दर ग्रस्थिरता उत्पन्न कर देती है भीर जब तक हम ग्रपने ग्रभीष्ट लक्ष्य को प्राप्त न कर लें हमको चैन नहीं मिलती है। ग्रतएव शास्वत शान्ति प्राप्त करने के लिए, प्रारम्भिक ग्रवस्था में हम म्रापने म्रन्दर उत्कण्ठा ग्रीर ग्रस्थिरता उत्पन्न करते हैं । उत्कण्ठा से हमारा म्राशय यह है कि उक्त कार्य्य के करने में विलम्ब न सहकर उसे चटपट करने की ग्रमिलाष करते हैं। उत्कण्ठा तथा लक्ष्य को शीघाति शीघ्र पाने की सतत भात्रता, हमारो सकलना में ग्रसाधारण योग देने वाले, प्रमुख तत्व है। इनसे हमारे प्रयत्नों को बड़ा बल ग्रीर वेग मिलता है। हमारी तड़प

मंजिल को नजदीक ला देती है। साधना की इस ग्रारम्भिक दशा में ही साधक अन्दर से पुष्ट होकर, कृप्णा के धन के समान, पीड़ा वेचैनी को संजोता हुग्रा लक्ष्य की ग्रोर तीव्र गति से ग्रग्रसर होने लगता है। हमारी शक्तिशाली स्थायी इच्छा, पूर्णा सफलता पाने में कभी भी ग्रसफल नहीं होती है। हमारे हढ़ ग्रौर ग्रह्मट निश्चय के सामने कठिनाइयाँ ठहर नहीं पाती हैं। हम उमंग, ग्रोज, उत्साह तथा साहस ग्रौर घैर्य के साथ लक्ष्य की ग्रोर वेग के साथ बढ़ने लग जाते हैं।

साधक की प्रथम ग्रवस्था में ही, इब्ट के प्रति प्रेम का संचार होने लग जाता है। किसी वन्तु की इच्छा, उसके प्रति ग्रनुरिक्त की शरण बन जाती है। हमारा हृदय विव्य प्रेम से ग्रोत प्रोत हो उठता है। साधना में प्रेम का ग्रनुलनीय महत्व होता है। महाकवि तथा प्रसिद्ध सूकी साधक जायसी ने लिखा है — 'मानूस प्रेम भयह वैकुष्ठी, नाहित राह क्षार एक मूठी।।

प्रोम के कारएा ही मनुष्य दिव्य बन गया वरना एक मुट्ठी भर खाक का क्या महत्व था। इस प्रोम तत्व के द्वारा जीव ब्रह्म के साथ ब्राह्य-स्थिति प्राप्त कर लेता है। उसकी भावात्मक सत्ता का ब्रम्ह में लोप हो जाता है। इसी बात को लक्ष्य करके श्रोष्ट सूफी साधक जायसी ने लिखा है—
प्रोम पंथ जो पहुँचै पारा। बहुरिन मिलै ब्राइ एहि छारा।।
तेहिरे, पंथ हम चार्हि गवना। होंहु संजूत बहुरि नहिं श्रवना।।

इस प्रकार साधक साध्य के साथ 'संयुक्त' दशा प्राप्त कर लेता है। सतत् स्मरण से भी ईश्वर के प्रति प्रेम उत्पन्न हो जाता है श्रीर साधक प्रभुका निरन्तर साहचर्य, सान्निदय चाहने लग जाता है। प्रेम की पीर विलक्षण होती है। वह जीव को जगा देती है। उसका 'ग्रहं' भाव हटने लग जाता है। प्रेम की इसी उच्च ग्रवस्था की चर्चा सन्त कवीर ने मर्म स्पर्शी शब्दों में की है —

मन-पंछी तब लिंग उड़े विषय वासना माहि।
प्रम — बाज की भाषट में जब लिंग ग्रायो नाहि।। (कबीर)
प्रम के संचार से मन का उदान्त रूप हो जाता है —
पहले यह मन काग था, करता जीवन — घात।
ग्रब तो मन हंसा भया, मोती चुग-चुग खात।।

वह प्रोम साधना धन्य है जो साधक को तद्रूपता प्रदान करती है। महात्मा कबीर की निम्नांकित पंक्तियाँ साधक की उस दशा का निरूपए। करती हैं जिसमें कि 'म्रहं' का लोप हो जाता है भौर वह ब्राम्ही दशा प्राप्त कर लेता है -

> जब मैं था, तब हरि नहीं, श्रव हरि हैं हम नाहि। प्रम-गली ग्रति साँकरी, तामें दो न समाहिं॥

यह गली सचमुच इतनी तंग है कि इस पर खुदी से खाली हो कर ही कोई जा सकता है। ग्रातः ग्रानन्य प्रेम जीव को समस्त भेदों से परे ले जाता है। सहज-मार्ग-साधना का मुख्य तत्व है प्रेम सत्त् स्मरण प्रमु के प्रति हमारे प्रेम को उद्धीप्त करता रहता है। इसलिए संतत् स्मरण हमारी ग्रान्धना का ग्रानिवार्य ग्रांग है। "वास्तविकता की प्राप्ति में सफलता पाने के लिए सबसे महत्वपूर्ण गूरा

य्यपनी योग्यता और शक्ति में विश्वास है'' (सत्य का उदय)

ग्रातम—विश्वास के बिना संसार में सफलता स्वप्न बनकर रह जाती है। किसी के मन में एक क्षग् के लिये भी यह भाव नहीं ग्राना चाहिये कि वह सायना की उच्चतम ग्रवस्था पाने के ग्रयोग्य है। साधक में ग्रपनी ग्रसामर्थ्य की यह हीन भावना उसके लिए ग्रत्यन्त घातक सिद्ध होती है। इससे उसकी ग्रनन्त शक्तियाँ कुं टित हो जाती हैं। उत्साह, उन्नंग, ग्रोज तथा ग्रन्तर की तेजस्विता सभी मन्द पड़ जाते हैं। ग्रतएव पूरे विश्वास ग्रीर भरोसे के साथ हमको वास्तविकता के पथ पर बढ़ते जाना चाहिए। उत्साह हीनता तथा निराशा में हमारी इच्छा शक्ति को दुर्वल बना देती है। हमारी इटता छिन्न भिन्न हो जाती है। इसलिए किसी भी स्तर पर, ग्रपने मानस को, इन विषों से हमको विषाक्त नहीं होने देना चाहिये। सच्चे रएा बाँकुरों की तरह कठिनाइयों ग्रौर बाधाग्रों से जूभते हुये, ग्रहूट साहस, धँयं, लगन विश्वास ग्रीर पराक्रम के साथ ग्राध्यात्मक पथ पर बढ़ते रहना चाहिये। निश्चय ही हम विजय लाभ करेंगे।

स्राघ्यात्मिक जीवन का अन्य महत्व पूर्ण उपादान है गुरू के प्रति श्रद्धा और विश्वास । डच्चकोटि की आध्यात्मिक दशाओं की प्राप्ति के लिये योग्य एवं समर्थ गुरू की सहायता परमावश्यक है । वह एक ऐसा माध्यम है जिसके द्वारा साधक को देवी प्रोरणा मिलती है । वह अनन्त को देखने के लिए अन्तर चक्षु उन्मीलित कर देना है । श्रेष्ठ सन्त कवीर की सत्य से परिपूर्ण मर्म- स्पर्शी एक उक्ति देखिए —

सतगुरू की महिमा अनंत. अनंत किया उपगार। लोचन अनंत उघाडिया, अनंत िखावण हार।।

साधना के पथ पर बढ़ते हुए सत्यानुवेषियों के लिए गुरूकी सहायता ग्रनिवार्य ग्रौर ग्रपरिहार्थ है। उसी के सहारे हम इंश्वर को पा सकते हैं। वह हमें रास्ते की एल भनों से बचाता हुग्रा ले चल सकता है। साधक ग्रौर साध्य ग्रथवा व्यक्ति ग्रौर ईश्वर को जोड़ने वाली कड़ी गुरू ही है। योग्य पथ प्रदर्शक ही हमें साक्षात्कार के पथ पर सफलता पूर्वक ले जा सकता है क्योंकि ग्राध्यात्मिक यात्रा में हमें विभिन्न केन्द्रों से होकर गुजरना पड़ता है जहाँ ग्रवरोधों के जाज विछे होते हैं। ग्रपरिवश्व तथा ग्रात्मानुभव से हीन गुरू शिष्य के पतन का कारगा बन

जाते हैं। क्राँतिदर्शी कवीर ने ऐसे गुरुग्रों के विषय में सावधान किया है — जाका गुरू भी अन्धला चेला खरा तिरंघ। अंधे अंधा ठेलिया दन्यूं कृष पड़न्त ।।

क्रिमी श्रयोग्य व्यक्ति को गुरू बनाने से श्रव्छा है कि सारे जीवन बिना गुरू के ही रहा जाये।

याग्य गुरू के प्राप्त हो जाने पर, हम उसके प्रति, एक ग्रान्तरिक ग्राक्षंस् महसूस करेंगे। उसके ग्रसामान्य गुरू तथा ग्रन्तिक महत्व के प्रति हमारे ग्रन्दर पूज्य बुद्धि का संचार होने लग जायेगा ग्रीर हमारे हृदय में एक स्थायी ग्रानन्द पद्धित स्थापित हो जायेगी हम उसके दर्शन से प्रार्ग-पुलक का ग्रनुभव करेंगे। हमारा हृदय उनके दिव्य गुर्गों के स्मर्ग् मात्र से, प्रेम ग्रादर, सम्मान, पूजा ग्रचना ग्रीर बन्दना के भात्र से भर जायेगा। गुरू की ग्रसीम-शक्ति -मत्ता का भाव हृदय में दृढ़ हो जायेगा ग्रीर हम विवेक पूर्ण ग्रटल विश्वास के साथ सदगति के पथ पर गुरू-कृपा का ग्रवलम्य लिए हये बढ़ने लग जाते हैं।

'' वास्तिविक विश्वास एक श्रवर्णनीय गुण है जो धर्म की सीमा से परे है। यह वह श्रदम्य साहस है जो हमें सफलता की श्रोर ले जाता है। यह वह महान इक्ति है जो हमारा थि प्रशस्त करती है। यथार्थ में यही एक वस्तु है जिससे हमारे जीवन की समस्याश्रों का समाधान हो जाता है"। (सत्य का उदय)

प्रेम ग्रीर भक्ति के योग का नाम श्रद्धा है। श्रद्धा कोई ग्रन्था सौदा नहीं है। यह हृदय की वह साखिक विभूति है जो श्रद्धेय के दिव्य गुर्गो, तथा उनके लोक मंगलकारी सत्कार्यों के फल स्वरूप साधक के पित्र हृदय में उत्पन्न होती हैं। यह हमारे हृदय की ऐसी सात्विक दशा है जो ग्राध्यात्मिक विकास में बहुत ग्रधिक सहायक होती है क्योंकि इसमें हम गुरू की महानीयता को ग्रपने हृदय में उन्मुक्त भाव से धारण करते हैं। 'ग्राध्यात्मिकता के पूरे महल की नींव ही श्रद्धा है।'' [सत्य का उदय)

श्रद्धा ग्रौर विश्वास का महत्व, साधना की हिष्ट से कितना है निमांकित वाक्य से यह ग्रौर ग्रधिक स्पष्ट हो जाता है —

"सच्चे घर्थों में विश्वास ग्रीर श्रद्धा मरएशील को ग्रमर से जोड़ने वाली सजीव कड़ी है।" (सत्य का उदय) सौम्यता मनुष्य की, ग्राध्यात्मिक खोज में ग्रत्यधिक सहायक तत्व है। इसका ग्राशय है कि हमारी चित्तवृत्तियाँ की सन्तुलित दशा। उचित मानसिक सन्तुलन के विना वास्तविकता की खोज किसीभी तरह सन्भव नहीं है। सन्तुलन प्रकृतिका स्वाभाविक गुए। है। "यद हम पूर्ण सौम्यता पा लें तो हम प्रकृति के ग्रनुरूप हो जायेंगे श्रीर ग्राध्यात्मिकता का यही सार है।

ग्रन्त में हमारी श्राराधना का सबसे महत्वपूर्ण ग्रौर ग्रमोघ उपादान है प्रार्थना। 'यह ईश्वर से हमारा सम्बन्ध स्थापित कर देती है। " हम निश्छल ग्रौर निशकपट हृदय से प्रभु के प्रति 'ग्रात्मसमर्परा' करते हैं। सच्चे हृदय से की हुई प्रार्थना कभी भी निष्फल नहीं होती है। प्रेम ग्रौर विनय में हृदय को पूरी तरह दुवा कर, पूर्ण तन्मयता के साथ, हमें सर्वशक्तिमान ईश्वर की प्रार्थना करनी चाहिए। प्रभु की ग्रहैतुकी कृपा से ही हम ग्रपने ग्रन्तिम ध्येय तक पहुंच सकते हैं।

# " भजन "

क्या सोवे गफलत के मारे, जागु जागु उठि जागुरे।

ग्रौर तेरे कोई काम न ग्रावे, गुरू चरनन उठि लागुरे।।

उत्तम खोला बना ग्रमोला, लगत दाग पर दाग रे।

दुई दिन का गुजरान जगत में, जरत मोह की ग्रागरे।।

तन सराय में जीव मुसाफिर, करता बहुत दिमागरे।

रैन बसेरा कर ले डेरा, चलन सबेरा ताक रे।।

यह संसार विषय रस माते, देखो समुिक विचार रे।

मन भंवरा तिज विष के बन को, चलु वेगम के बागरे।।

केचुलि करम लगाई चित में, हुग्रा मनुष्य तें नागरे।

पैठा नाहिं समुक्ष सुख सागर, बिना प्रम वैराग रे।।

साहिब भजै हो हंस कहावै, कामी क्रोधी काग रे।

कहें कबीर सुनो भाई साधो, प्रगटे पूरन भागरे।।

# मानव, उसकी मंजिल श्रोर रास्ता

(जगदीश प्रसाद गुप्त, सीतापुर) [गताँक से आगे]

ईश्वर सरल है श्रौर उसको प्राप्त करने का मार्ग भी सरल है। "God is simple and can be arrived at through simple means easily" (पूज्य वाबूजी)

प्रचलित पद्धित के अनुसार ईश्वर को प्राप्त करने का साधन —वेद—शास्त्रों का पठन -पाठन, जप,-तप, यज्ञ, हवन, कीतंन, मूितपूजा ग्रादि हैं। हम इन साधनों पर एक विहें गम हिंद्य डालें तो स्पष्ट होगा कि यह साधनायें बिहमुखी हैं। इनसे मानव के अन्तर पर सीधा प्रभाव नहीं पड़ता। पूजा विना मन के परिवर्तन के यन्त्रवत चलती है जिससे व्यावहारिक जीवन पर भी कोई विशेष प्रभाव नहीं पड़ता है। केवल कुछ चरित्र में सुधार हो जाता है जिससे ग्रच्छे कर्म करके ग्रच्छा जन्म प्राप्त हो सकता है किन्तु ग्राध्यात्मक क्षेत्र में कोई प्रगति नहीं होती। यह साधन व्यक्ति के चेतन मन तक ही सीमित रहते हैं। उप चेतन मन पर कोई प्रभाव नहीं एड़ता। उपचेतन मन पर प्रभाव पड़े बिना व्यक्ति के व्यावहारिक जीवन में परिवर्तन सम्भव नहीं है। यदि परिवार में कोई रूग्णा है तो सभी कार्यों का सम्पादन करते हुये भी स्नेह पात्र रोगी की बीमारी का विचार बना रहता है। यह विचार व्यक्ति के उपचेतन मन में रहता है। चेतन मन से सभी कार्य किया जाता है। जिस स्थान पर बीमारी की याद बनी रहती है, यदि उसी स्थान पर ईश्वर की याद बैठ जाय तो चेतन मन से समस्त कार्य भी होता जाय ग्रीर ईश्वर की याद मी बनी रहे।

हमारे शास्त्रों में ईश्वर को प्राप्त करने का एक मात्र साधन योग वताया गया है। योग की सिद्धि हेतु बताया जाता है कि हमें भौतिक संसार से वैराग्य लेकर वनस्थ होना चाहिए। यदि ईश्वर को यही स्वीकार था तो सभी को सन्यासी बना देता श्रीर कोई भी भौतिक सामग्री प्रस्तुत न करता। प्रस्येक ब्यक्ति के लिये यह सम्भव नहीं कि वह इस समाज का स्थूल रूप से त्याग कर दे। ईश्वर ने हमें कुछ कर्तब्य प्रदोन किये हैं। उन कर्तब्यों को हमें अपने परिवार के प्रति पालन ही करना पड़ेगा। परिवार के सदस्यों को दुखी करके छोड़कर चले जाना प्रदत्त कर्तब्यों से विमुख होना होगा। जब ईश्वर द्वारा रचित वस्तुश्रों से प्रेम नहीं तो फिर ईश्वर से प्रेम कसे हो सकता है। सर्वप्रथम उसकी बनाई वस्तुओं से ही प्रोम करना होगा और उन्हीं के द्वारा ईश्वरीय प्रोम प्राप्त करना होगा । पूज्य बाबूजी महाराज के अनुसार यह गृहस्य जीवन ही अत्युक्तम आश्रम है जिसमें रहकर हम ईश्वर को प्राप्त कर सकते हैं। प्रश्न यह है कि योग और भोग दोनों साथ साथ कैसे चल सकता है। भौतिक सुख प्राप्त होने से ही हमें शान्ति प्राप्त नहीं होगी। इस विषय में सांख्य दर्शन कहता है:—

न भोगाद्राग शान्तिर्मु निवते ।। भोगों को पूर्णं रूप से भोगने से भी रोग की शान्ति नहीं होती जैसे सांभरि नाम वाले मुनि ने भोगों को खूब ग्रन्छी तरह भोगा लेकिन उससे कुछ भी शाँति न मिली । ग्रौर मृत्यु के समय उन महात्मा ने कहा कि

श्रामृत्युतोनेवमनोरथानामन्तोऽस्ति विज्ञातिमदं मयाद्य । मनोरथ सक्ति परस्थ चित्तं न जायते वै परमार्थ संगि ॥ (श्राज मुक्तको इस बात का पूर्णा निश्चय हो गया कि मृत्यु तक मनोरथों का श्रन्त नहीं है श्रीर जो चित्त मनोरथों में लगा हुग्रा है उसमें विज्ञान का उदय कभी नहीं होता । )

डपिनपद में कथा का दर्णन मिलता है। कि एक बार महर्षि याज्ञ बलक्य के एक शिष्य ने उनसे पूछा कि योग और भोग दोनों का सम्मिश्रग् कैसे सम्भव है। महर्षि ने इसकी शिक्षा हेतु शिष्य को राजा जनक के पास भेज दिया। शिष्य राजा जनक के पास पहुंचा। उन्होंने शिष्य का हाल जाना और शिष्य को एक जलता हुआ दीपक दिया और कहा कि यह बुक्तने न पाये और राज्य का सभी मुख वैभव देख आइये। दीपक को प्रज्वलित रखने की चेष्टा में रत रहकर शिष्य राज्यभर घूमकर लौट आया और दीपक जलता रहा। जनक के राज्य वैभव के सम्बन्ध में प्रश्न करने पर शिष्य ने कहा कि उसने कुछ नहीं देखा वयों कि उसका मन दीपक में लगा था। जनक ने शिष्य से कहा कि योग और भोग की बात समक्ष में आ गई होगी। इसी प्रकार हम अपना ध्यान लक्ष्य पर रखें और गृहस्थी में रहते हुये सांसारिक भोगों का रसास्वादन करें।

योग के सम्बन्ध में महर्षि पतंजिल ने लिखा है कि 'योगश्चिचतृति निरोध:'-चित्तवृत्तियों का निरोध ही योग है। मन को संतुलित करने के लिए भी एकमात्र स्थान गृहस्थ जीवन ही है। यहाँ हम परिवार में रहकर सभी कठिनाइयों, दुख-सुख, ब्राचार—विचार, उचित—प्रमुचित ब्रादि के सम्पर्क में ब्राते हैं और ऐसी स्थिति में ही यदि मन संतुलित हो जाय तो यह संतुलन श्राडिंग होगा। इस प्रकार का संतुलन बन में सम्भव नहीं है। योग के दो भाग हैं — हठयोग एवं राजयोग। हठयोग में स्रनेक वाह्य -स्रान्तरिक क्रियास्रों को करते हैं श्रीर इससे जड़ समाधि प्राप्त करते हैं। नीचे के चक्र जाग्रत हो जातें। सिद्धयाँ प्राप्त हो जाती हैं स्रीर हटयोगी सिद्धयों के जाल में फंसकर ईश्वर प्राप्त करने के मार्ग से विचलित हो जाता है। यह मार्ग साधारण व्यक्ति के लिए सम्भव नहीं।

यमनियमासनप्रशायाम प्रत्याहार ध्यानधारशासमाधर्थोऽष्टावंगानि । यम तथा नियम पाँच-पाँच हैं । इनके पालन के लिए ग्रनेक जन्मों का समय ग्रपेक्षित है । फिर समाधि तो ग्रंतिम ग्रंग है वहां तक पहुँचना बहुत ही कठिन है ।

श्रष्टांग योग के प्रथम पाँच सोपान वहिरंग साधन है। इनसे मन का निरोध होता है। श्रुभ कर्मों की श्रोर प्रेरणा मिलती है। श्राज के युग में मनुष्य की श्रायु इतनी लम्बी नहीं होती कि वह श्रपना समय इसमें लगा दे। ईश्वर से हम केवल ध्यान द्वारा जुड़ सकते हैं। बृहदारण्यक उपनिषद के श्रनुसार—

तस्याभि व्याद्यो जनात् तत्वाभावाद्भ्यश्याजतेविश्व माया निवृत्ति । (उस एक के व्यान से, उसमें जुड़ जाने से, तन्मय हो जाने से फिर ग्रन्त में सारी माया हट जाती है । सब धोसे मिट जाते हैं । )

पूज्य बाबूजी के अनुसार समाधि ध्यान का पि. साम है। व्यक्ति मन केन्द्रित करने पर बल देता है और यही लक्ष्य बना लेता है परन्तु लक्ष्य तो ईश्वर में लयावस्था को प्राप्त करना है। बाह्य साधनाओं से मन को कुछ समय के लिए क्षिसिक आनन्द तथा शान्ति प्राप्त होती है किन्तु प्रश्न तो मन को स्थायी रूप से ईश्वरोमुख करने का है। इस मन को यदि कोई ब्रह्मनिष्ठ योगी ईश्वर से जोड़ दे तो हम समस्त साँस।रिक भोगों का आनन्द लेते हुये अपने मार्ग पर चलते जांय।

प्राचीन काल के ऋषि मनुष्य के मन को ग्रपनी यौगिक शक्ति से ईश्वरोन्मुख कर देते थे। नारद मुनि ने डाकू रत्नाकर का मन क्षण्मर में मोड़कर ऋषि वाल्मीक बना दिया। भगवान राम ने तारा को दुली देखकर उसकी माया को दूर करके ज्ञान का प्रकाश दिया। भगवान कुष्णा ने युद्धक्षेत्र में बलीवता को प्राप्त अर्जुन को विराट रूप का दर्शन कराकर युद्ध में निमित्ता मात्र बन जाने के लिए मोड़ दिया। कुष्णा के बाद इस यौगिक विद्या का हास हो गया श्रीर श्राडम्बर ने उसका स्थान ग्रहणा कर लिया। इस यौगिक शक्तिदान को प्राणाहुति की संज्ञा दी जाती है। इसका प्रभाव हमारे उपचेतन मन पर होता है।

श्राज इस युगों पुरानी विद्या के पुनल्द्धार हेतु पूज्य बाबूजी महाराज ने श्री रामचन्द्र मिशन के अन्तर्गत सहज-मार्ग साधना पद्धति का प्रतिपादन करके राजयोग के द्वारा ईश्वर प्राप्ति का मार्ग सुलभ कर दिया है। इसमें पूजा ध्यान से प्रारम्भ की जाती है। समर्थ गुरू अपनी महान् यौगिक शक्ति के द्वारा अभ्यासी के मन को ईश्वरोन्मुख कर देता है और अभ्यासी स्वतः अन्तर्मुखी वन जाता है। वह अपनी हदय गुफा में स्थिति परम प्रिय प्रभु से जुड़ जाता है। सतत् स्मरण् की स्थित स्वतः सहज में ही प्राप्त हो जाती है। हमें अपना पूर्ण सहयोग प्रदान करना है। साधना को जीवन का एक अंग बनाकर पूर्ण श्रद्धा, विश्वास एवं निष्ठा के साथ नियमित रूप से करते जाना है। गुरू हमारी आध्यात्मक प्रगति का समस्त उत्तरदायित्व अपने ऊपर ले लेता है और अवरोधों को दूर करते हुये प्रगति के पथ पर ले चलता है। इस प्रकार के समर्थ ब्रह्मानिष्ठ गुरू के प्रति हमारी पूर्ण निष्ठा का जाग्रत रहना आवश्यक है। उसके चरणों में ही हमें शरणागत होना पड़ेगा। गीता में भगवान कृष्ण ने भी कहा है:—

#### सर्वधर्मािग परित्यज्य मामेकं शरगांत्रज ।

केवल उसकी शरण में जाने में बिलम्ब है। वह तो ग्रपनी भूजाग्रों को फैलाये हये हमारा म्रालिंगन करके म्रपनी गोद में बिठाने के लिये उताबला हो रहा है। उस देवी शक्ति को हमें अपने अन्तर में शून्यता उत्पन्न करके भरना है। यह सब तभी सम्भव है जब हमें उसकी ग्रसीम कृपा प्राप्त हो । ग्राध्यात्मिक क्षेत्र में बिना ईश्वर की कृपा के आगे नहीं बढ़ सकते। हमने ईश्वर को देखा नहीं तो उसकी कृपा मिले कैसे ? इसके लिए उस ब्रह्मनिष्ठ गुरू की कृपा प्राप्त करनी होगी जो अपनी यौगिक शक्ति को बिखेर कर हमारे हृदयों को परिपूरित कर दे। वह तो सदैव देने के लिये उद्यत है परन्तु हमारा पात्र खाली ही नहीं होता है। पूज्य बाबुजी ने एक स्थान पर लिखा है कि ग्राधुनिक सन्त महात्मा जो भी स्थिति प्राप्त कर लेते हैं उसे भ्रपने शिष्य को नहीं देते । ईश्वर की कोई वस्तु गुप्त नहीं है, वह तो सर्व साधारण के लिये सुलभ है। बाबूजी महाराज ने ग्राध्यादिमक क्षेत्र में जो अनुबन्धान किया है उसे वह अवने अभ्यासियों को देने के लिये विकल हैं। वह गुप्त रखकर ग्रपने साथ नहीं ले जाना चाहते वरन यहीं छोड़ देने के लिये इच्छूक हैं। समय रहते हम सचेत हो ग्रीर ग्रपने हृदय रूपी पात्र को खाली करके उसमें दैवी शक्ति का संचार करें। युग प्रवर्तक को पहचानें। सहज मार्ग साधना पद्धति में प्रागाहित क्रिया का समावेश करके पूज्य बाबूजी महाराज ने ईश्वर प्राप्त करने का मार्ग सुगम बना दिया है। यह मार्ग भ्रत्यन्त प्राकृतिक, वैज्ञानिक, मनोवैज्ञानिक, वाह्य ग्राडम्बर से रहित, समय के ग्रनुसार करगीय, कृत्रिमता से परे, स्वभाव में सहज ही में उतरने वाला, शीध्र परिगामकारी ग्रादि गुगों से युक्त है। शास्त्रों पर ग्राधारित है।

ईश्वर को प्राप्त करने के लक्ष्य को पूर्ण करने में हमारे समक्ष वर्त्तमान समय में एक मात्र साधन सहज-मार्ग है। यह हमें ग्रपने लक्ष्य तक पहुँचाने में सहायक है।

इस प्रकार ईश्वरोत्मुख होकर ग्रपने लक्ष्य की ग्रोर निरन्तर बढ़ते जाते हैं ग्रीर लक्ष्य को प्राप्त करते है ग्रीर उस समय हमारी ग्रवस्था यजुर्वेद के ग्रनुसार इस प्रकार की होगी:—

> यस्मिनसर्वाणि भूतान्या त्मेवाभूद्धिजानतः । तत्र को मोहः कः शोक एकत्व मनुपश्यतः ॥

(जिस स्रवस्था में ज्ञानी पुरुष की हिष्ट में समस्त चराचर जगत परमात्मा ही हो जाता है। उस स्रवस्था में एकत्व को देखने वाले (प्रोमी के प्रोम में स्रादमी की सुध बुध भूल जाने वाले) को कहां मोह स्रीर कहाँ शोक।

यह एक स्थित है जो ग्रम्यास के द्वारा श्राती है। सहज मार्ग पर चल कर हमें पूज्य बाबू जी महाराज की श्रमीम कृपा का शीझातिशीझ लाभ उठा कर ग्रपने जीवन को सफल करना चाहिए। सोचने समफने का समय नहीं है क्योंकि ग्रन्य मार्ग जानकर चले जाते हैं परन्तु यह मार्ग चलकर जाना जाता है। मालिक हम सभी को सदबुद्धि दे कि मिशन के कार्य का विस्तार जन साधारए। के लाभार्थ विश्व के कोने कोने में शीध्र करें। जिससे श्राज के युग में मानव की बढ़ती हुई श्राध्यादिमकता की प्यास की तृष्ति हो सके।

## वाणी का तप

(श्री रघुनन्दन प्रसाद इन्द्र एडवोकेट लखीमपूर-खीरी)

श्राजकल संसार में वाचालता बहुत बढ़ गई है। भाषणा देना एक लिलत कला बन गया है। मंद्रच पर श्राकर बोलने के प्रलोभन को हम छोड़ पाने में ग्रपने को श्रसमर्थ पाते हैं। हमें कभी यह ध्यान भी नहीं श्राता कि यह सोचे कि वास्तव में यह वाचालता श्रच्छी है, या बुरी!

जीवन में तप का बड़ा भारी स्थान है। वह सारे सहस्में ग्रीर सदाचार की नीव है। हमने अपने मन में कभी यह नहीं सोवा कि वाणी को भी तप की आवश्यकता है। विना तप के शरीर आस्मा को पराभूत किये रहता है, तप से वही शरीर श्रात्मा के ग्रायिकार में या जाता है, और उसकी ग्राज्ञा का पालन करने लगता है। विना तप के वाणी उच्छुद्धल रहती है, तप से वह नियन्त्रण में श्रा जाती है, सत्य की श्रीभव्यक्ति का साधन वन जाती है।

बासी भी त्रिगुसा मथी होती है। उसमें भी सत्य, रज और तम तीनों गुसा व्याप्त रहते हैं। वासी का तम है बासी के भीतर व्याप्त रज और तम को सत्य के अधिकार और शालीनता में लाना।

वाणी के रजोगुण में एक तीखापन और चरपराहट होती है। वह एक क्षिणिक उत्तीजना उत्पन्न करती है, जो अपने चटपटेपत के कारण अच्छी लगती है। परन्तु जिसका परिणाभ दुःख उत्पन्न करने वाला होता है। यह वाणी उद्वेग उत्पन्न करती है। गीता में जहाँ वाणी के तप का वर्णन किया गया है वहाँ उसका सर्वप्रथम लक्षण यह बताया गया है कि वह अनुद्धे गकर हो। वह उत्तेजना उत्पन्न करने वाली न हो। ''अनुद्धेग कर वावयं'' यह वाणी के तप का आधार स्तम्भ है। मनुष्य उद्धेगकर वाक्यों का प्रयोग अभिनान और दर्प के वर्षाभूत होकर करता है। इसलिये कबीर ने वाणी के इस तप को अपने इन शब्दों में व्यक्त किया है:—

ऐसी बानी बोलिये, मन का श्रापा खोय। श्रीरन को जीतल करे श्रापह बीतल होय।।

हास पिरहास में भी तीखी वासी से बचना चाहिए। तीखी बासी से जो गांठ मन में पड़ जाती है, वह कभी कभी सहस्त्रों प्रयत्नों से भी नहीं सुलभती। भीमसेन ने केवल एक ही वाक्य तो दुर्योधन को लक्ष्य करके कहा था— "ग्रन्धों के ग्रम्धे ही होते हैं।" वह वाक्य कितना ममेंवेधी भीर घातक सिद्ध हुग्ना, यह महाभारत की बथा से परिचित सभी लोग जानते हैं। धनुष यज्ञ में जो परशुराम और लक्षमएा का संवाद तुलसीदास ने लिखा है वह कितना उत्ते जना और रोप को उत्पन्न करने वाला है। यदि रामचन्द्र इशारे से लक्ष्मएा को चुप न कर देते तो उसका परिएएए भी घातक हो सकता था। रामचन्द्र ने लक्ष्मएा को केवल चुप ही नहीं किया, बिक्क अपनी मृदुता और नम्नता से भरे बचनों से परशुराम के रोप की उभड़नी हुई श्राग को शान्त कर दिया।

लखन उत्तर श्राहुति सन्सि, भृगवर कीप कृसानु । बहत देख जल सम वचन, बोले रघुकुल भानु ॥ रामचन्द्र जो कहते हैं:—

''करिय कृपा सिशु सेवक जानी, तुम्ह सम शील श्रीर मुनि ज्ञानी।'' जब मन का रजोगुरा शान्त होने लगता है, तो वासी में सहस्त्र विनम्रता उत्पन्न होने लगती है। वह विनम्रता केवल ऊपरी ग्रीर दिखावट की नहीं होती।

वाणी के तप का दूसरा कदम है, उसका सत्य होना। हम ग्रसत्य भाषण क्यों करते हैं ? ग्रसत्य भाषण में घटना की तोड़ मरोड़ का इस तरह वर्णन किया जाता है कि वस्तु—स्थिति हमारे ग्रमुकूल पड़े, हमारे स्वार्थ साधन में सहायक हो। इस ग्रसत्य भाषण के पीछे हमारा भय काम, क्रोध, लोभ, मोह ग्रौर ग्रहङ्कार मिलकर काम करते दिखायो देते हैं, जब तक मन के भीतर यह छ: बने रहते हैं, तब तक मन सत्य के प्रति ग्रात्म समर्षण नहीं कर पाता, ग्रौर वाणी से सत्य का निबधि प्रवाह नहीं होता।

वाणी के तप का तीसरा कदम है उसका प्रिय होना । सत्य वाणी का प्राण है, श्रौर प्रियता उसका रूप । यह प्रिय बोलना चाटुकारिता श्रथवा खुशामद नहीं है, क्यों कि खुशामद में तो स्वार्थ वाणी का संचालन करना है श्रौर उसकी नींव श्रसत्य पर होती है, श्रतः वह हमारे मन के श्रनुकूल नहीं होता । उस प्रतिकूल सत्य को भी इस तरह कहना चाहिए जिससे सुनने वाले के प्रति हमारी सहदयता, सहानुभूति, श्रौर सहवेदना प्रकट हो । श्रथित जो कुछ हम कहें वह प्रेम भावना से कहें । जो कुछ प्रेम भावना से कहा जायेगा वह कड़्वा होते हुये भी प्रिय लगेगा । शब्दों की प्रियता मन की प्रियता का प्रतिबिम्ब होती है ।

वाशा के तप का चौथा कदम है उसका हितकारी होना । जो कुछ कहा जाय उसके लिए यही पर्याप्त नहीं है कि वह श्रानुद्वेग कर हो, सत्य हो, प्रिय हो, साथ ही साथ यह भी श्रावश्यक है कि वह हितकारी हो। कहने वाले के लिए हितकारी हो, श्रौर सुनने वाले के लिए हितकारी हो। तथा सारे समाज श्रौर विश्व के लिए हितकारी हो। शब्दों को बोलने से पहले खूब श्रच्छी तरह तौल लेना चाहिए कि उनका परिगाम क्या होगा। उससे श्रहित तो नहीं होगा। उससे हित की सिद्धि होगी या नहीं। जिन शब्दों से श्रहित होता हो या हित की सिद्धि नहीं होती है उसका न बोलना ही श्रच्छा। जो हित श्रौर श्रहित का सुविचार करके बोलेगा वह कम बोलेगा, वह श्राप ही श्राप मितभाषी हो जायेगा। धन का अपव्यय बुरा होता है, शब्दों का अपव्यय उससे भी बुरा है। शब्द हमारे मन की सम्पत्ति हैं।

वाणी के तप का पाँचवा कदम है कि जो कुछ हम कहें वह हमारे स्वाध्याय ग्रीर ग्रमुभव की बात हो। जो पढ़ा जाय, या जो भुना जाय उसको ग्रच्छी तरह ग्रपने मन में बुद्धि की ग्रिन से पकाकर, ग्रात्मा द्वारा उसके सार के ग्रहण कर लेने का नाम स्वाध्याय है। उस स्वाध्याय द्वारा ग्रहण की हुई सार वस्तु का ग्रपने ग्रमुभव से परीक्षण करना चाहिए। ग्रीर जब उसके विषय में सब प्रकार का संशय दूर हो जावे सब प्रकार की शङ्काग्रों का समाधान हो जावे, तो उसे दूसरों के प्रति कहना चाहिये। ग्राज कल जो ग्रने क मञ्चों से बत्कुतायों दी जाती हैं वह उद्वेग प्रबल होती हैं उनमें सत्य ग्रीर ग्रसत्य का मिश्रण रहता है, जिसका उद्देश दूसरों पर कटाक्ष करना, दूसरों की निन्दा करना होता है, जिनमें प्रमान का नितान्त ग्रमाव होता है, जो सबके हित ग्रीर ग्रहित का विचार नहीं करतीं, स्वार्थ ग्रीर द्वेश भाव को भड़काती हैं, जो स्वाब्याय ग्रीर ग्रमुभव का बल ग्रपने में नहीं रखती, वे केवल शब्दों का विषवमन है। उनसे कोई कल्याण नहीं होता। वाणी को तपोश्त होना चाहिये।

and the

# -ः गीतः-

जगदीश कुमार "मृगेश" एम० ए∙, बी० टी० (प्राध्वापक) न जाने कहां से कहाँ जा पहुँचता ग्रगर तुमने मुक्तको पुकारा न होता ॥

> जलिव की प्रखर धार में बह रहा था। भनेकों भकोरे हृदय सह रहा था। न तट की कभी कल्पना थी मिलेगा। सपन का सुहाना महल इह रहा था।

भ्रकेली निशा में भटकता रहा मैं। किसी भी किरन से न पाया सहारा। न पाया व्यथा ने कभी स्नेह चुम्बन। किसी ने न मन की सुमन से संवारा।

> पता तक न मिलता तरिए का भंवर में। भगर तुमने भाकर उबारा न होता। न जाने कहां से कहां जा पहुंचता। भगर तुमने मुभको पुकारा नहोता।

उषा से निशा की तरफ जा रहा था, खबर पर न थी मैं किथर जा रहा हूं। मुखर स्वर हुये श्वास की बीन से किन्तु— समभान ग्रब तक कि क्या गा रहा हूँ।

> तिमिर को विभा का ठिकाना समक्रकर हंसा मन बहुत भ्रपनी ही मूर्खता पर। मगर तुमने दीपक दिखाकर बताबा-मृषा से बहुत दूर है सत्य का भर।।

जरणा को हमारे न यदि मोड़ देते उदय भाग्य का फिर सितारा न होता। न जाने कहाँ से कहां जा पहुंचता। ग्रागर तुमने मुक्तको पुकारा न होता।। अज्ञानी डगर पर कोई कह रहा है दिया हाथ में ले कि मै साथ तेरे। मुफे भार दे जो लिए है युगों से— अघेरों को देता सदा मैं संबेरे।

सफर आज भी है मगर बेखबर हूँ डगर की थकन से, व्यथा से, जलन से चरणा बढ़ रहे हैं तुम्हारे चरणा पर हुआ मुक्त जीवन कृषा के नयन से।।

> करोड़ों जनम बीत जाते भटकते -मिला यदि चरण का सहारा न होता न जाने कहाँ से कहाँ जा पहुँचता । अगर तुमने मुक्तको पुकारा न होता ।।

> > -0-0-0-

# बेवकूफ कौन ?

एक बार बाबूजी ने पूछा - "ग्रक्लमन्द बेवकूफ है, या बेवकूफ ग्रक्लमन्द ? " ---सव लोग चुप रहे। बाबूजी ने पुनः स्पष्ट किया ---

''बेवकूफ अक्लमन्द है क्योंकि उसका दिमाग एक रास्ते पर चलता हुआ अपनी मञ्ज्ञिल पा जाता है।

श्रक्लमन्द बेबकूफ है क्योंकि उसका दिमाग सत्तर तरफ दौड़ता रहता है ग्रौर वह कुछ नहीं कर पाता। "

मेरे मन में घुँमड़ कर रह गई यह पंक्ति -

''बहुशाखा ह्यनन्ताश्च बुद्धयोऽव्यवसायिनाम् ''

(संकलनकर्ता-प्रो० सुरेशचन्द्र)

# महजमार्गं की साधना

(कृष्णकुमार त्रिपाठी)

सहज मार्ग में मानसिक, भावनात्मक तथा क्रियात्मक तीनों प्रकार की साधनाएँ निहित हैं। ज्ञानमार्ग मानसिक, भक्तिमार्ग भावनात्मक तथा कर्मयोग क्रियात्मक साधनाएं हैं । ज्ञानमार्गियों ने कर्म संत्यास पर वल दिया है । भिक्त-मार्ग के साधकों ने भक्तिभावना को ही सर्वोच्च साधन माना, तथा कर्मयोग के प्राणेताओं ने निष्काम कर्म द्वारा ईश्वर प्राप्ति को साध्य निरूपित किया। इतना ही नहीं, इन विभिन्न मार्गी के प्रशेताओं ने श्रीमद्भागवत गीता की टीकार्ये भी विभिन्न प्रकार से कीं। श्रीशंकराचार्य जी जैसे ज्ञानमः गियों ने ज्ञान को ही श्रीकृष्ण द्वारा गीता में बताया गया प्रमुख साधन माना । श्रीरामानुजाचार्य ने यह सिद्ध करने का प्रयास किया कि श्रीकृष्ण ने भिक्त को परमलक्ष्य की प्राप्ति का साधन बतलाया है। श्री वालगंगाधरतिलक, श्रीमहात्मागान्धी, श्रीविनोवाजी श्रादि ने गीता के कर्मयोग या निष्काम कर्म को ही गीता का प्रमुख विषय प्रतिपादित किया। किन्तू वास्तव में इनमें से प्रत्येक साधन ग्रलग २ केवल एक पक्षीय है। मानव में मन, हृदय तथा शरीर तीनों ही हैं, श्रौर तीनों की पृथक पृथक क्रियाएं है। मन मननशील है। ग्रतः मनन चिंतन द्वारा श्रिखल विश्व के सत्य को खोजना चिन्तन का लक्ष्य है। हृदय भावना का स्थान माना जाता है, त्रातः भक्ति भावना द्वारा ईश्वर-साक्षात्कार करना भावना का लक्ष्य है। शरीर क्रियात्मक है स्रतः कर्म एक विज्ञान है। मानव की क्रियाएँ भौतिकता पर स्राधा-रित हों और साथ ही कर्म बन्धन न बने। इसके लिए मनीसियों ने निष्काम कर्म के सिद्धान्त का अन्वेषएा किया । निष्काम कर्म द्वारा पश्चात्य-दर्शन एवं मोक्ष-प्राप्ति के साध्य सुलभ हैं। किन्तु ये तीनों साधन ग्रलग २ एकांगी हैं। जब तक मानव का मनन, चिन्तन, उसकी भावना ग्रौर उसके कर्म ग्राध्यात्मिकता से श्रोत-प्रोत हों मानव श्रपने साध्य को प्राप्त नहीं कर सकता। यदि चितन ब्रह्म का हो ग्रौर भावना ग्रस्न्दर हो तथा कर्म ग्रन तिक हो तो ईश्वर की प्राप्ति संभव नहीं है। यदि भावना ईश्वर-भक्ति से श्रोत-प्रोत हो, किन्तू चिन्तन दोष युक्त हो ग्रौर कर्म अनुचित हों तो भी ग्राध्यात्मिकता की उपलब्धि संभव नहीं है। इसी प्रकार यदि निष्काम कर्म तो हो पर चिन्तन श्रौर भावना ईश्वरोन्मूख न हों तो भी जीवन के परम साध्य की प्राप्ति असम्भव है। अतः श्रावश्यक है मन, हृदय श्रौर शरीर की क्रियाश्रोंमें सामंजस्य हो श्रौर तीनों ही ईश्वर की प्राप्ति की स्रोर प्रगतिदायक हों तभी जीवन सार्थक हो सकता है। सहजमार्ग में मन. हृदय

तथा शरीर की क्रियाश्रों का सामंजस्य है। ईश्वर का सतत स्मरण सहजमार्ग की साधना का एक श्रंग है। सतत् स्मरण मन की एक क्रिया है जो जानमार्ग की प्रमुख विशेषता है। ज्ञ.नयोग में 'श्रहप् ब्रह्मास्मि', 'शिवोहप्' जैसे महावाक्यों का सतत स्मरण किया जाता है सहजमार्ग में ईश्वर या गुरू जी के प्रति प्रेम होना साधना का श्रंग है। भक्तिमार्ग में ईश्वर के प्रति प्रेम श्रोर भक्ति ईश्वर प्राप्ति के साधन हैं। सहजमार्ग के १० श्रादेश मनुष्य के कर्म को एक दिशा प्रदान करते हैं श्रोर ये श्रादेश एक प्रकार के नैतिक नियम हैं। सहजमार्ग में श्रपने को गुरू जी पर श्राश्रित रखना होता है। निष्काम कर्म योग के सम्बन्ध में श्रीकृष्ण ने गीता में बहुत कुछ बताते हुए कहा है 'माम् नुष्मर युद्धय च' 'मास् सरणं ब्रज'। इस प्रकार हम देखते हैं कि सहजमार्ग में ज्ञान,भक्ति तथा निष्काम कर्म की तीनों साधनाएं निहित है श्रीर इस प्रकार तीनों साधनों के सामंजस्य से ही सम्पूर्ण मानव ईश्वरोन्मुख होता है।

किण्तु सहजमार्ग ज्ञान, भिक्त, कर्मयोग का समन्वय मात्र ही नहीं है। सहजमार्ग पातंजिलयोग का परिवर्तित सहज संक्षिप्त रूप है। पातंजिलयोग का प्रासन तथा प्रारायाम ईश्वर प्राप्ति के लिए प्रावश्यक नहीं है। ये दोनों सारीरिक क्रियाएं हैं ग्रीर शरीर स्वास्थ्य के लिए लाभकारी है। सहजमार्ग के प्रमुसार यम—नियम, प्रत्याहार ध्यान के ग्राधार नहीं वरन् परिगाम हैं। सहज मार्ग में धारगा, ध्यान समाधि को ध्याय के ही स्तर माने जाते हैं। ग्रतः सहजमार्ग में पातंजिलयोग के ग्रष्टांगों को ध्यान के ही ग्रन्तर्गत लिया जाता है।

ज्ञान, भक्ति, कर्मयोग तथा पातंजिल योग ग्रतीत में ग्रत्यन्त किठन साधन समभे गये। परिएाम यह हुग्रा कि साधारए। लोगों ने ईश्वर—प्राप्ति को यिद ग्रसंभव नहीं तो कम से कम ग्रत्यन्त किठन मानकर इस दिशा में प्रयत्न करना ही निर्श्वक समभा। जिन लोगों ने साहस करके प्रयास किया उन्होंने कई जन्मों की साधना के फलस्वरूप ईश्वर का सान्निष्य प्राप्त किया। वस्तुतः ज्ञान, भिक्त कर्मयोग तथा पातंजिलयोग साधारए। व्यक्ति के लिए किठन हैं। किन्तु सहजमार्ग में प्रारााहुति द्वारा व्यक्ति को देवी शक्ति प्राप्त होती है जिसके द्वारा स्वभावतः वह ईश्वरोनमुख हो जाता है। पूज्य बाबूजी की कृपा से व्यक्ति ग्राध्यात्मिक पथ पर ग्रग्नसर होने लगता है ग्रौर हजारों वर्ष या कई जन्मों की यात्रा ऐक ही जन्म में तय कर लेता है। प्रारााहुति वास्तव में सहजमार्ग का प्रारा हैं पूज्य बाबूजी ग्रपनी ग्राध्यात्मिक चेतना द्वारा ग्रन्थियों को खोलते जाते हैं ग्रौर व्यक्ति ग्रीर मध्यात्मिक चेतना द्वारा ग्रन्थियों को खोलते जाते हैं ग्रौर व्यक्ति ग्रापने कीवन के परम लक्ष्य को प्राप्त करता है।