|                                              | OUR PUBLICATIONS                                                    | Rs.           |  |  |
|----------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|---------------|--|--|
| 1.                                           | Efficacy of Raj Yoga (English)                                      |               |  |  |
| •                                            | by Shri Ram Chandraji                                               | 7. <b>0</b> 0 |  |  |
| 2.                                           | Reality at Dawn (English)                                           |               |  |  |
|                                              | by Shri Ram Chandraji                                               | 4.00          |  |  |
| · 3.                                         | Satyodayam (Tamil) Translation of No. 2                             |               |  |  |
|                                              | by Shri A. Balasubramaniam                                          | 4.00          |  |  |
| 4.                                           | Satyodaya (Kannada) Translation of No. 2                            |               |  |  |
| 3 4 C                                        | by Shri S. A. Sarnad                                                | 1.50          |  |  |
| 5.                                           | Satyodamu (Telugu) Translation of No 2                              |               |  |  |
|                                              | Shri N K umaraswami                                                 | 3.00          |  |  |
| 6.                                           | Satya Ka Uday (Hindi) Translation of No.2 U                         | nder Print    |  |  |
| 7.                                           | Lectures on Sahaj Marg                                              |               |  |  |
|                                              | by Dr. K. C. Varadachari                                            | 10.00         |  |  |
| 8.                                           | Commentary on Ten Commandments of Sahaj                             |               |  |  |
|                                              | Marg (English)                                                      |               |  |  |
|                                              | by Shri Ram Chandraji U                                             | nder Print    |  |  |
| 9.                                           | Anant Ke Oer (Hindi)                                                |               |  |  |
|                                              |                                                                     | nder Print    |  |  |
| 10.                                          | A Peep into Sahaj Marg (English)                                    | 5.00          |  |  |
|                                              | by Shri Iswar Sahai.                                                | 5.00          |  |  |
| 11.                                          | Towards Infinity (English) Translation of No 9                      |               |  |  |
| 12                                           | by Prof. Suresh Chandra U Sahij Marg-Shri Rim Chandra's New Darsana | nder Print    |  |  |
| 12.                                          | (English) by Dr. K. C. Varadachari                                  | 12.00         |  |  |
| 13.                                          | Thus Speaks Shri Ram Chandraji                                      | 1.00          |  |  |
|                                              | Sahaj Marg and Personality Problems and Yoga                        |               |  |  |
|                                              | Psychology and Modern Physiological Theories                        |               |  |  |
|                                              | by Dr. K. C. Varadachari                                            | 8.00          |  |  |
| 15. Sahaj Marg Philosophy                    |                                                                     |               |  |  |
| by Shri Ram Chandraji To be shortly released |                                                                     |               |  |  |
|                                              |                                                                     |               |  |  |

Publication Department, Shri Ram Chandra Mission Shahjahanpur, (U. P.) India. Sahaj Marga Printing Press, Shri Ram Chandra Mission Shahjahanpur U. P.



# सहज-माग

# sabaj marg

Vol. XII

(Bi-monthly, Spiritual)

No 4



## Shri Ram Chandra Mission

Publication Department

SHAHJAHANPUR. U. P. (India)

Editors
Registration No.R.N. 12620/66
S.P. Srivastava M.A.,Ph.D.

Kashi Ram Agarwal, N.D.

July 1969
Yearly Subscription Rs. 5.00
Single Copy Rs. 1.00

P

#### **CONTENTS**

|                                                                    |                                                                   | Page |  |
|--------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|------|--|
| 1                                                                  | Prayer                                                            | 1    |  |
| 2                                                                  | Editorial                                                         | 2    |  |
| 3                                                                  | A Faqir's Wealth Sri Ram Chandraji-President                      | 4    |  |
| 4                                                                  | Sahaj Marg System-Science Dr. A. Lakshmi Narasimha                | m,   |  |
|                                                                    | or Religion? Madras.                                              | 5    |  |
| 5                                                                  | Subtlety and Universal Shri H. K. Narayana                        |      |  |
|                                                                    | happiness Rao, Bangalore                                          | 9    |  |
| 6                                                                  | A Question about spiritual Shri A. B. G. Somayajulu,              |      |  |
|                                                                    | progress Vijayavada                                               | 15   |  |
| 7 Transmission. Dr. P.T. Jagannadha Rao. Tirupati 17               |                                                                   |      |  |
| 8 The Instinct and Spirituality Dr.V. Parthasarathi, Vijayawada 21 |                                                                   |      |  |
| 9                                                                  | Prophecy Comes True Suresh Chandra M. A.                          | 23   |  |
| 10                                                                 | 0 Audit Report                                                    | I    |  |
| १                                                                  | १ उपासना भ्रौर प्रभाव श्रीरामचन्द्र, ग्रब्यक्ष श्रीरामचन्द्र मिशन | २५   |  |
| 8                                                                  | २ मेरे सद्गुरू राजेश्वरी प्रसाद श्रीवास्तवा, सीतापुर              | २६   |  |
| <b>१</b> :                                                         | ३ मानव, उसकी मंजिल भीर रास्ता जगदीश प्रसाद गुप्त, सीतापुर         | २८   |  |
| ٤,                                                                 | ४ स्राध्यात्मिक शिक्षा की ग्रनिवार्यता धनन्त्रय तिवारी, इलाहाबाद  | 3 3  |  |
| 8 :                                                                | ५ ''सहज मार्ग'' रामदाससिंह, महम्मदपुर-सारण (विहार                 | ) ३८ |  |
| १                                                                  | ६ दर्शन चिन्तन की एक विधि है उमाशंकर भ्रायं, सीतापुर              | ४१   |  |
| 80                                                                 | ७ पूज्य बाबूजी के चरण कमलों में तिलेश्वरनाथ मिश्र, तिनसुकिया      | ४ሂ   |  |
| १ः                                                                 | s ग्रनन्त यात्रा                                                  | ४७   |  |

# **KNOW ALL**

For the facility of members of Mission and people in general the telegraphic address of Mission has been registered as follows.

## SAHAJ MARG

#### SHAHJAHANPUR

All should avail themselves of this facility.

## **EDITORIAL**

The question posed here, is quite frequently asked. The traditional yoga insisted on moral training (Yama--Niyama) as essential preliminary to mental training (Samyama) on the way to spirituality and divinity (Brahma Vidya.) As such, the mundane family life came often to be despised as a hindrance to the so-called higher life, which constituted the ideal for Man, not only to Buddha, Shanker and perhaps Patanjali, but even to Plato Plotinus and many Hebrew and Christian saints. Seers like Yajnavalkya in the Vedic period, most of the Saptarishis (Vashishtha, Atri, Yamdagni, Gautama etc.) in the epic period, and even Kabir etc. later, however, did not consider family life as lower or opposed to what man is capable of and must aspire after. This age-long controversy over the problem makes us recognize the twin facts that the ordinary worldly family life does contain the risk of turning us blind to higher values, and that such a risk does not form part of the connotation of 'Garhasthya' or 'Citizenship'.

Morality is mainly a matter of right view, right will and right effort. Worldly 'efficiency' in the discharge of the responsibilities of family life may seem to mean 'taking advantage of the folly and helplessness of others' on the one hand, and 'being proof against others taking advantage of our own short comings and circumstances', at the other. Spiritual Sublimity may be opposed to professional efficiency of a particular trade only in the first sense.

The main question concerns the technique of striking the balance and attaining the poise in life. Sahai Marg System of

Sadhana places main and primary emphasis on mental training, and regards the moral values as consequential effects rather than basic preliminaries to Yogic Sadhana. Right attachment is the real root; right view, right will, right effort etc. are the natural offshoot; poise and sublimity are the ultimate fruit. To complete the metaphor, constancy, patience etc may be treated as the nourishment needed by the root. An all round sublimation, rectification, transformation, divinisation (or whatever name may be given to it) of every aspect of one's being-including the craft of one's trade must develop automatically, as Sadhana proceeds. If this does not happen, the Abhyasi must beware that there is some—thing wrong somewhere in his or her practice.

Shri Babuji has elaborated the relationship of Materiality and Divinity in his theory of Parallelity in a very comprehensive way.

—Editor ]



(From page 4)

0 0

hand. He maintains this position of his till the end. Both are lost-he Master and the beggar. Nothing remains which has not reached unto him. What would then be? the condition of the beggar He shall be permanently residing in a state of contentment which can not be matched even by the greatest riches of a king. The Master has bestowed what He had and the beggar got the same, before which the greatest of kings and saints of high rank would bow down. But one is to become such a beggar. To him every thing is naught in comparison to it. It will be easy to understand it if one takes his heart for the bowl.



#### A FAQIR'S WEALTH

( Sri Ram Chandra - President )

What wealth does a saint possess who is outwardly no better than a beggar in respect of his material possessions. A beggar he is indeed, but only one who begs at the door of the Great Divine Master alone. He stands at His door with his begging bowl in hand but unconscious of what he is begging for. Such a type of beggar he is.

0

Let us ponder over the state of mind he is in. He has approached the Master with the object of begging for his bounties but he is so much lost that he does not even remember that he had approached him for having his bowl filled in. The bowl is presented forth without word of begging, so much so that he is not even aware of whom he stands before. So much lost he is as to have madly rushed in, where even the last spark to illumine the grandeur of the place is extinct. The hands holding the bowl are alone up, so much lost he is. This is the state of the beggar's mind. Now about the Master before whom the bowl is presented in a way that the bowl alone seems to be existant, while the beggar himself is negativated.

Such must be the condition of the beggar. Do you think such a beggar can be enriched with the Great Master's greatest bounties? Can such a Great Master keep anything in reserve from such a true beggar? Definitely not. What shall be the situation? If the Master offers him anything he is not even aware of what he gets, nor is he even conscious of his changed position now. Both the beggar and the Master are there; the only distinction which exists between them is that the beggar has the bowl in (See page 3)

Sahaj Marg System-Science or Religion

( Dr. A. Lakshmi Narasimham, Madras B.V.Sc. M.Sc.)

Spirituality is not a matter to be indulged in lightly. It is a serious quest requiring earnestness on the part of the aspirant to reach the highest goal. So I believe, one has to be utterly obedient to the Master and follow the instructions given scrupulously to the letter, just as the scientist has to follow certain basic disciplines in conducting an experiment to achieve the result. One has to experiment and experience the different levels of consciousness promised by the Master with absolute faith and surrender. As such one is competent only to take about the actual level one has experienced and not above that, though one may read the philosophy of Sahaj Marg and take about the different levels. So I shall relate the actual experiences. I had of this system, after making a few general observations on the need for this system of spirituality.

As every body knows the human mind is constantly agitated by thoughts, the degree of intensity of agitation varying from the very gross to the very subtle. The subtle agitation may be compared to the unseen ripples set up by a very small particle of matter dropping into the still waters. So man is constantly in search of the means by which he may attain calmness, peace and quiet of the mind. This is his first need and to satisfy this need, man seeks the aid of entertainments drugs and religious practices like going to the temples, bhajans worshipping idols. mass prayer etc. These are all means of escape, and that too for the

time being only. Gradually and at a certain stage of his life, man develops a yearning to experience the "ultimate reality" (God) of which he has heard and read so much in vedantic literature. This is a yearning of the spirit for union(yoga) with the 'ultimate' reality; and is beyond all material benefits, and so has nothing to do with material rewards (Fixing up of the goal as our Master puts it.) So satisfy this yearning man seeks many means—often imperfect, and gets disappointed. The real need for a guide then arises, and man develops a craving for a proper Guru. Mostly he does not get the proper person and so changes gurus like a suffering patient changes doctors.

Based on the many things I have experienced of this system I faithfully believe that meditation of the proper type is possible only in this system and that too in the form of the Grace of the Master-the transmission of the Superconscious Living Force [ Pranahuti.] Meditation by other means is far lesser goals and will not be useful for experiencing and uniting with the "ultimate reality." Not all gurus are capable of this transmission; and even when some of them had the capacity, they could offer that to only one disciple and certainly not to all men, the whole of humanity. It is only our reverd Master Sri Ramchandraji, who has the unique capacity to offer this transmission to any number of men, at any time, to any kind of individual, with no restrictions on his or her qualification, cast or creed. And then again there are levels of transmission as Dr. Varadachari refers to. The transmission necessary to reach the highest goal [the "ultimate reality" offered is by our Master in this system.

So the recognition of this transmission was my first experience. I will now touch upon my personal initiation and one or two experiences. I should say that due to sheer fortune or

Providential help, I met my first Preceptor Dr. Varadachari. I had not heard of this system or its working even at the time of my initiation. My friend Dr. V. Panduranga Rao was on his way to Dr. Varadachari and wanted me to keep company with him. I had a feeling that I need not reject my friends invitation. So I met Dr. Varadachari, who asked me to sit in front of him with some others and meditate, having been told by Dr. Rao that I was practising meditation in the traditional style, I implicitly obeyed Dr. Varadachari and sat to meditate. So without knowing that I was initiated. I had the Master's Grace, Soon obeying all iustructions from the preceptors Dr. Varadachari and Dr. Viraraghavan, I started practising the method offered by Sahaj Marg system earnestly. I have experienced quite a few things of this system-firstly the recognition of the Transmission secondly the miner changes brought in me regarding the goal and way of human life. [ As instances of the miner changes, I may say that in the course of the spiritual training offered in this system, the mental attitude changes and the ways of life not conducive to spiritual growth are removed by the Master. A transformation of the individual from humanity to divinity begins to take place; and the individual is on the road to become an integrated personality.)

Lastly meditation practised by this system brings about a healthy body and mind. It brings about an energising relaxation ("detensioning of Dr. Varadachari) and the whole being is pervaded by a calmness and immense silence.

I took to this system, not only because it was easy to follow (as compared to other methods of meditation) but also because I realised that proper meditation is possible only by the Grace of the Divine Master. This system of Sahaj Marg moulds man

into becoming a perfect human being and that state according to what our revered Master recently told in Bangalore, is divinity. So one need not look for miraculous spiritual experiences or visions (Though these will come to man when necessary) but one should look forward to become a perfect human being by the Grace of our revered Master.

#### ~.@<del>}}\\</del>D;^

0

0

1-The State of realisation is really a dumb state which is beyond expression. Feeling or observing of luminosity within or without is not realisation at all. It is not in fact that we are finally proceeding to, but to where there is neither darkness nor light,

2-In fact deliverance from pain and sorrow is the main pursuit of man's life Mahatma Gandhi is said to have once remarked that "The way to realisation lies through Jail." If we take the world to be a prison house the sentence fits in quite appropriately in the spiritual sense also. In utter despair people often wish for the end of the life. But in my opinion it shall be far better under such cricumstances to Pray to God to bestow a life which might be parallel to death.

- 3-Three Obstacles in the path of Realisation.
  - 1) We try but there is no attempt.
  - 2) There are too many things we try at a time.
  - 3) We do not have confidence in ourselves.



## Subtlity and Universal happiness

(Shri H K. Narayana Rao, Bangalore)

Subtler the thing, the more pervading and more powerful it is, is the Law of Nature.

God is said to be 'Omnipresent, omnipotent and Omniscient' is also called as the 'Supreme Being.'

Men are preached to love God and attain Him, and infact to abide in Him stating that He alone is the Supreme Source and Saviour.

It is also preached that He is the subtlest one, even beyond description and imagination,

Generally, men are prone to love their parents, kith and Kin, animals, plants and such other material objects from which they derive pleasure, which they feel first and then give such recognition to the respective objects as they think adequate, or as such objects deserve or demand. If they do not derive or get pleasure, they either ignore the presence or even the existence of such objects; or in proportion to the suffering, if any, they show a sort of repulsion or hatred towards such objects.

So, when God, the Supreme Being, is not at all so available to be seen or felt, how and why should men presume His existence and usefulness and love Him? This is the question or doubt that naturally arises.

For this, one has to think and reflect on the following points out of similar innumerable points, which lead him to get at the answer in proportion to his capacity of understanding.

1-When a person finds himself in this meterial world fully contented, very rarely he thinks or remembers God except to complement Him out of courtesy or formality.

2-When a person finds himself comparatively less contented, he also thinks of God occasionally only to ask Him to make up the deficiency.

3-When a person finds himself comparatively ill-placed or in worse circumtances, he thinks of God to make up the deficiency or even to accuse Him in proportion to his miseries or unfulfilled desires.

•

These facts naturally lead us to conclude that there is some entity as the "Supreme one." But in what form-whether physical, subtle or beyond subtlety is the point for consideration.

Generally, every one admits the existence of God or Supreme one in an unimaginable form beyond subtlety or description. But ignorantly or unfortunately very few, follow this in fact, or adhere to it. The prevalent practice is that the majority, have assumed or made their own Gods in some form or other according to their faith and attributes in proportion to the satisfaction of their Gross mind. Consequently, while they think of God, they see their particular God in that form or imagine such a form and either praise or accuse that God. By resorting to such methods, they feel some sort of mental satisfaction, not knowing that it is only the Gross mind that was so satisfied, and that too only for a short period. And they even presume that their God has answered them, even though they neither heard him nor saw him. Perchance, if their destiny also happens to operate at the same time or synchronises, their belief and faith in that God in that form grows stronger and stronger and their idea of God generally ends at that level. And then they even attribute all the qualities of the Suprem Being to that particular form of God who came to existence evidently after the creation of the universe by the Supreme Being.

But normally such people will not entirely rely upon that God to their last. For some other kind of stisfcation, they resort to some other form of God under different name and thus go on multiplying the number of such Gods according to their needs. But the strange conduct in such people is that while so praying, they prostate before each God declaring that they resort to no other entity or God and that they have totally surrendered to that one particular God alone stating 'Anyatha Sharanam Nasthi, Twameva Sharanam mama.' When they approach a second God, they again make similar declaration, which will be repeated before the third God also and so on which leads to conclude that such a declaration is only a routine statements and no particular God in toto is relied upon. Their praises and flattery, may probably be compared to the fondling of a baby by parents with all kinds of flattering words and gestures.

This has also contributed to distract their whole hearted attention and faith on the existence of the only "Supreme Being" with all the qualities even beyond attribution, who existed even prior to the creation of the world, who is the cause for the creation of the world and who exists even after the Maha pralaya, being the cause for it also.

We see that whenever a person vehemently asserts himself in the presence of others,—knowingly or unknowingly his palm pats itself on his chest to assert such statement. Usually it is the right hand palm on the left side of the chest. Why this sort of gesture? It is because his patting the palm is on the region of his own heart. It is that heart which being active so long, prompts him to do so. If that heart stops its activity, it means that he is 'dead' and consequently his further attributes or gestures also come to a 'full-stop'. So, does it not indicate

that the existence of the heart and particularly its active condition is the supreme thing for him?

Then who is it that is responsible for such a stopping of the functions of his heart, and who is it that is also responsible for the starting of the functions of that heart and also to maintain the continuity of such functioning?

0

O

It must be admited that there must be som entity solely responsible for all this, and that is named as "God" for the sake of general understanding. But a careful contemplation discloses that, It is a kind of "Energy or power" which is even beyond subtlety and beyond description. But the result of action of that "Energy" can be felt.

But how does that 'God' who is said to be beyond imagination, so act. Actually, it is said, that between God and the result of action we perceive or feel, there is some entity which is called as 'Maya' which in fact is the sole representative or the executor of the will of God in so many different ways in the world. And this Maya is said to be the "Expressed Force of that "Supreme subtle power" as a result of which the whole world came into existence, comprising all the inanimate and animate things.

Among the animate things, it is the man who is considered to be the supreme one because it is he who has got the faculties of thinking and reasoning, who can make the best use of the animate and inanimate things for evolution of the world as also for his realisation or to be one with that 'Supreme one'.

The 'making use' of such things is the next problem for consideration.

If 'proper use' is made, the world will evolve peacefully.

and happily. If otherwise, the world will devolve.

Who is there, then, to decide whether the use is 'proper' or 'improper'? Man thinks that more and more intelligent men will decide it better and still better. But it is said that the intelligence of man is normally limited,' with such 'limited' intelligence, the result also will be only 'limited.'

Then how and where are we to find out such "unlimited intelligence"?

For this man need not go on searching or hunting after it anywhere beyond. It is within the world and in fact it is within the very heart of every person as an entity beyond imaginable description. One can trace its existance by patiently and properly making use of his own so called 'limited' intelligence, by searching in the very core of his own heart, which is known as "pure Inner Consciousness or Pure Inner Voice" which is ever ready to properly Guide. The aspirant must be pure in his heart and action and free from egoism.

Man suffers because he has lost his contact with that 'Guiding Force.' Even the happiness he presumes to enjoy at times, is only a sort of pleasure and that too by the contact of his gross mind with the objects outside his heart. To achieve permanent and everlasting happiness, he must connect his mind with that 'Guiding Force.' To get his mind so connected, he must first clear off all the impurities and such other Grossness from his mind, which are the results of his own desires particularly bad ones which have clotted and blocked the way leading to that "Guiding Force." To clear off the impurities, practically it is not possible by making use of his gross mind which itself has created and nurtured the impurities and is now almost a slave of such clottings. So, it is only possible by that 'Guiding Force'

which will gracefully do it if earnestly prayed for.

But when the path between the mind which has become so gross and the 'Guiding Force' has been so blocked, even the sincere cry or craving of the mind will not reach the 'Guiding Force.' So, he must seek the help of a person who has cleared off all his impurities and is in direct contact with that 'Guiding Force' in him, who in fact is a person abiding in that Guiding Force which is also termed as "Supreme power."

Then arises the problem of finding out such a person and request for help. But God is not unmerciful. He has also given such persons to the world as His main representatives or as His manifestation and they are very few and rare. If the aspirant is really sincere and earnest in his efforts, it will not be difficult for him to trace such a personality. As is professed by my beloved Holy Master Mahatma Ramchandraji Maharaj of Shahjahanpur U.P., the mere presence of such a personality will create the real peace and calmness in the mind of the aspirant which will automatically lead to permanent peace and happiness merely by further association; and such a personality will be able to successfully lead the aspirant up to the 'Supreme one' provided the aspirant is faithful and sincere in his heart, mind and action.

So, it may be concluded that more the object is subtle, the more powerful and pervading it will be, further leading to the conclusion that the entire universe is pervaded and is under the power and protection of one such Entity which is relatively subtle beyond description and imagination; and the people in the universe must, as the right course, love and earnestly pray ultimately only to that Entity (Supreme God) for the peaceful and happy evolution of the entire universe.



## A Question about spiritual progress

(Shri A.B G. Somayajulu. M.A.LL.B. Advocate, Vijayavada.)

0 1 3

The distinguishing feature of 'Sahaj-Marg,' from other systems of spiritual progress is 'Prana-huti', whereby divine spiritual energy is transmitted to us by our benevolent Master. When we are near to him, Seated for meditation before our preceptor, we enjoy the eternal bliss, even from the beginning of our practice, where—as in other systems, it will require rigorous practice for a number of years. Experiences in 'Sahaj-Marg' may vary from person to person, as per the devotion and sincerity in practice. More than an elaborate eloquent speech, a little experience with 'Sahaj-Marg' is sufficient to convince anyone about the efficacy of this system.

My son told me that after one hour's deep meditation he was able to complete his thesis for his degree, with the results and conclusions spontaneously flowing from his pen without any mental effort on his part; and when the conclusions were tested afterwards, they proved to be correct. He attributes the success of his work to 'Sahaj-Marg'. The aspirants of this system gave up smoking after joining the mission and some are relieved of the blood pressure troubles. Thus, when our anxieties and problems are entrusted to the care of our Master, we work more efficiently in daily routine. After sincere practice for some time, we find ourselves changed persons even without our knowledge and effort. We feel as though our out-look towards the world is changed. We feel as though the ten commandments are the very nature of our existence, ofcourse in a relative sense; Here comes the question that I like to pose through this forum, without being mis-understood.

'Sahai-Marg' is the only system for spiritual progress that is suitable to people in family life. No doubt, we reach certain levels of spiritual progress, being in this worldly life. But we are a split personality in the sense that in order to earn material benefits for our family, we face so many complex situations, which are to be tackled by worldly methods that can be called tactics suitable for the profession, we are in. Otherwise, we can not earn our bread for the family and we can not have material progress. This, I fear is not in conformity with the ten commandments of 'Sahaj-Marg;' in the real sense. Thus our thirst for more and more spiritual progress make us give up the dubious ways of this wordly life, while our duties and responsibilities towards our children and other family members make us cling to the craft of our trade. Unless this split personality is removed from us, we can not reach the goal we like to attain. Thus, I think, we can not be relieved of our split personality so long as we have to strive for our bread some how or other. Thus avocations with family life appears to be a real hindrance to the. real spiritual progress, one has to reach.

•

0

#### Master Clarifies:

- O. When should the training of a child start?
- A. Right when the child has been conceived in the womb. It is for this reason that a carrying lady should meditate all the more. The astral body (Suksham Sharir) has the samskaras of the father as well the mother. The nature, of course can be modified in due course of time.
- Q. What type of faith should one have in his Master?
- A. Right upto his heart, so much so that he does not see any weakness in his Master. "I never saw any weakness in Lalaji Maharaj" (Pujya Shri Babuji Maharaj of Shahjahanpur.)

## Transmission.

( Dr. P. T. Jagannadha Rao. Tirupati. )

The ritual observed at the time of initiation into a particular spiritual course by ancient Hindus is called Deeksha. The Guru transmits Divine Energy into the disciple to make him fit for the purpose, by waking up the dormant and latent spiritual energy in him. A link is formed between the Guru and the disciple. The latter inherits the preceptorial hereditariness.

Deeksha is of three kinds, Drigdeeksha, Sparsa deeksha and Smrithi deeksha, ie. transmission by sight, touch and thought. Fish, hen and tortoise are generally cited as examples. Fish hatches its eggs by sight and hen by incubation. Tortoise broods its eggs by moodily meditating upon them. The Guru looks at his disciple intently, or places his right palm on the head of the disciple or meditates upon him to impart Divinity by his own will power. The first two methods are only possible when the Guru and the disciple are in close proximity, but the third one is beyond time and space. When Lakshmana turned back, leaving Seetha in woods, the latter asked him to request Kousalya to remember her by Kachchapa Smrithi. All transmission is from a person of high calibre to one at a low level.

A mesmerist induces an extra-ordinary state of mind in the subject and transmits commands controlling the thoughts and activities of the subject. Such subjects develop mental retardation, barring psychic advancement. Most of the mesmerists, by straining their brains, die of epilepsy or delirium, without any peace of mind. Manthra Sadhakas and Hatha Yogis acquire

power to perform miracles and to either bless or curse by transmitting their mental power. They are thus tightly bound to the Ego and pulled down to the physical plane for ever. Some are gifted with healing touch and some sort of energy is transmitted by them without their knowledge. It leads them no further and they do not get psychic elevation thereby.

0

Twenty centuries back Jesus Christ transmitted virtue to forgive sins and cure diseases. Even this transmission was limited to the physical bodies, which were made whole. He charged his disciples with such powers by directly transmitting into them Divine Energy. Last century Sri Ramakrishna Paramahamsa transmitted Divine Energy into Narendra, who is know all over the world as Swami Vivekananda. Now in this century, we have amongst us Sri Ramachandraji, who transmits the Divine Energy into those, whose goal of life is nothing short of realisation of the Ultimate Reality or Supreme Bliss. Though some experience a sort of physical feeling, the transmission pertains to the Ultimate Reality only. The effects of transmission are experienced gradually A sudden change cannot be expected. Sri Ramachandraji charged some preceptors with such power of transmission and advised them to carry on the work of his mission of transmission.

The technique of transmission is awakening the wrapped up inner spiritual force in each individual, by transmitting into his heart the highest Ultimate Force of the Divine. Thereby a link or connection is established directly with the Ultimate Reality. Realisation of the goal is made a possibility in this life itself. Master Sri Ramachandraji is a personality of Reality. He is astrally omnipresent. Preceptors are conduits. They fill in themselves fully with astral master, losing their individuality and transmit Reality into individuals. Please do not compare this force with any other physical or

metaphysical energy, as it is the highest Ultimate Force of the Divine itself. The object of transmission is to effect an ascent of the individual to the Supreme State and living with the Ultimate Reality. The human organism is wholly purified by transmission and the individual is prepared to realise that highest Ultimate Force. Transmission is done from different levels to adjust the individual's consciousness for an easy ascent to higher levels. The how of it is a secret with the adepts. This unique method of transmission is coined by Master and he is the authorty on it. What all others say about it will only be a reproduction.



#### Master Clarifies:

- Q. What is the frequency of 'Personality' for Nature's work?
- A. It is present always somewhere or the other in the world. This was the prayer made and got granted by Samarath Shri Lalaji Maharaj of Fatehgarah, U.P., as against the general belief that the 'Personality' comes once after 1000-1500 years. But there is always one personality at a time.
- Q. What is blessing for a member of Shri Ram Chandra Mission?
- A. "That no satsanghi of Shri Ram Chandra Mission will remain without getting sufficient to meet the bare needs i. e. food, dress to put on and a little more for his life." the prayer made and got granted by Shri Ram Chandraji Maharaj of Shahjahanpur, U. p. from Lord Krishna.

#### **Master Clarifies:**

- O. What is the role of Samadhi in man's life?
- A. Samadhi is not at all necessary for evolution of man. It is the absolute state of mind which is desired.

ETTETTETTETTETTETTETTETTET

- Q. What is the importance of Kama, Kroda, Lobh and Moha?
- A. Kama & Krodha cannot be ruled out of man's life but these can be modified, as they are creation of God and are essential for element of intelligence in man. Lobh & Moha can be eliminated altogether as they are the creation of man himself.
- Q. Can any man be fully balanced?
- A. Full balance is not at all possible in any man. One can be called at the most as almost balanced. It is because the creation itself is the result of an imbalance.
- O. Why do the weak suffer?
- A. Because they do not colour their will with divinity. There is not much difference between the will of anybody and that of the master. Only thing is that everyone does not utilise his will power. "I always say that I can do it but never say that I cannot do it." (Pujya Shri Ram Chandraji, Shahjahanpur)
- Q. How to live in the world?
- A. A convict in prison works there and thinks himself to be prisoner while the officials also work there but they feel themselves free. It depends on the attitude of mind with which one lives in the world.



### The Instinct and Spirituality.

( Dr. V. Parthasarathi, Vijayawada )

Most of us are aware of the dexterity with which a female dog conducts its own labour-cutting off the sac, the umbilical cord, the affection with which it takes care of the pups and the warmth and protection it gives to them. Even so, the hen hatches its eggs by rolling them periodically; and after hatching, tt shields the chicks from the enemies and it picks up grain and worms for them. The formation of silken thread by the silk-worm, the building of nests by a variety of birds, the behaviour pattern of different animals-seem to be miraculous. But they are all due to their inherent nature or instinct. They are neither trained to do so, nor do they make any effort to learn, but they seem to act naturally, in contra-distinction to what we learn or acquire otherwise-be it science, art or skilled work. This is again different from the characteristics of a phylum or species in biology, of a group in the periodical table of chemistry and so on, in the sense that they are grouped as such for the convenience of study and understanding depending on their mode of living, eating; their anatomy, physiology or otherwise.

This 'instinct'—an action done without prior thought to it and an action done unawares, in a way and without any reason, is also evident in man. It is owing to his Divine nature: only it is rusted and tarnished by his past samskaras or grossness. As a corollary to this, our Revered Master's answer to a question may be cited. The question was: 'Why is man so fond of a fountain?' The short and sweet answer was: 'Firstly because the sight of it is pleasing to the eye. Secondly and mainly because man, after creation was subtle and was enjoying the ocean of Bliss, in his

nearness to God. This instinct is inherent in him though he is not conscious of it now.' So the apparent attraction to the fountain is on account of its pleasing property to his senses. But man is not aware that the attraction is really due to his ancient and inherent quality of his longing for and swimming in the Ocean of Bliss.

Though with the advancement of science, research and civilisation, man is becoming more and more intelligent and sophisticated, yet in the spiritual aspect his progress has taken a retrograde step, owing to the veil of grossness becoming thicker and thicker. In Sahai Marg this veil is gradually removed by the soft touch of transmission of our Revered Master, and the abhyasi gets closer and closer to his original condition at the time of creation. In his spiritual evolution, he passes through the rings of maya, egoism and splendour till he reaches the Centre itself. The outward actions of 'namaskarams'-the stretching to the full length in prostration, the offering of flowers or the act of garlanding, the common outward expressions of joy, respect and love seem to pale into insignificance. For, these things come from the heart and they could be offered direct from the heart itself. If the heart is pure, the respect, love and esteem towards the Guru are sincere and meaningful, which otherwise may only be a formality. Further, as the 'I' in us dissolves out and the 'Master' outweighs us, the surrender gives a meaning to us. We need not strain to hear what Master says or what He wants us to do. When we are close to Him and in readiness, His orders are readily made known to us-not in words: it is automatic. When we tune ourselves with Master, in that plane inter-communion: is easy is it not instinct or instinctive intuition?

May Master bless us all to surrender ourselves to Him-nay, this is all that He expects out of us.

# **Prophecy Comes True**

(Suresh Chandra M. A.)

The day is not far off when the sun of spiritualism shall burst forth from the clouded sky of materialism. Our Master is heralding the new era. People run after miracle-mongering monks or those who promise a panaccea for all material ills. But real spiritualism is free from all such spectacular things. Miracles do happen in the life of a Yogi or a seeker but in Sahaj-Marga system of Raj Yoga a seeker is not made conscious of those powers and attainments that lead to the happenings of those miracles.

There are certain predictions which on the very first reading seem incredible. But in due course of time the things do come to light. I am giving here an example of a news item published in all the leading papers the world over. I have taken this from the National Herald, an English Daily published from Lucknow (U. P.)

London, June 29.—Britain is sinking.

This is the conclusion reached by the science journal in its latest number, published here yesterday.

The paper says research has shown that the whole of Britain south of a line from North wales to Yorkshire is sinking gradually into the English Channel and the North sea, while the northern half of the country and Scotland are slowly rising.

According to the science journal the south-eastern part of Britain is most seriously threatened.

It claims that within 1,500 years some districts of London could have disappeared below the sea.

In the nearer future, the science journal says, Britain's east coast will become increasingly vulnerable to flooding at time when

high tides coincide with strong winds, as was the case in 1953.

The paper said Britain was not the only country which could one day be facing disaster. The situation is absolutely critical in Holland, which is low-lying now and is sinking still lower.

The over-all sinking in Britain effects all the lands bordering the North sea.

Harleich Castle in wales, the report suggests, provides evidence that the west of Britain is being uplifted, The castle was built in 1286 on the mid—wales coast with a water gate for easy access to the sea-it is now one kilometre from the sea and stands on clifftan—Reuter.

I am now quoting from the chapter 'My Vision' in 'Reality at Dawn.'

"In consequence of the present upheaval, drastic changes will come into effect and the new structure of the world will be quite different from the one we see today. The fate of Great Britain will be sad. A part of it i.e. its southern portion will sink into the sea. A volcanic energy in the latent state is at work in the heart of London and in course of time it will burst forth in the form of a volcanic eruption. The Gulf Stream will change its course and the country will become extremely cold. The fate of Europe too will be similar. Smaller countries will lose their existence.

(Reality at Dawn 3rd Ed; P. 118)

0

It is my purpose to show that our Master is that Personality of special Calibre before whom Nature is a open book. Reality at Dawn though published in 1954 was written, to the best of my knowledge, in 1948. Thus, what scientists have concluded now was announced more than two decades back.

Time has come when we realise the importance of Mission and Master and rise to the occasion.

# उपासना श्रीर प्रभाव

[श्री राम चन्द्र, ग्रध्यक्ष श्री रामचन्द्र मिशन]

प्राणाहित (Transmission) का प्रयोग किसी स्थान से कहीं के लिए भी किया जा सकता है इस तरह से जैसे विचार, कहीं से बैठे कहीं भेज सकते हैं। इसमें प्राण की शक्ति में जो असल चीज काम कर रही है, उसी से काम लिया जाता है। कुछ लोग ऐसे मिलते हैं, जिनमें ग्रहण-शक्ति नहीं होती है. उनमें इसी के द्वारा ग्रहण - शक्ति [संवेदन शीलता] उत्पन्न की जाती है। मगर इसका नियम यह है कि अभ्यासी सक्ष्म गति प्राप्त करता चले । इसलिये भारी-पन या ठोसता जो अन्दर मौजूद होती है उसको खींचकर फेंका जाता है। जो लोग ध्यान करते हैं और सूक्ष्म की तरफ जा रहे हैं और साथ ही साथ ऐसी पूजायें करते हैं जिसका कि सम्बन्ध ठोसता से है, उसमें एक कठिनाई यह पहती है कि हम ठोसता निकालते जाते हैं ग्रीर वह भरते जाते हैं. इसमें बहत देर लगती है। यदि कोई मोक्ष चाहता है तो ईश्वर ही की मदद लेना पडेगी और जितना सूक्ष्म ईश्वर है जब हम लगभग ऐसे ही सूक्ष्म हो जाते हैं तो उसके ध्रयं ईश्वर के साथ तादातम्य या एकाकारिता प्राप्त करना हो जाता है। इसीलिए मैंने भ्रपने एक लेख में लिखा है कि हरी लकड़ी जैसे चाहें भूका लें भीर जब लकड़ी सूख क तो ग्राग दिखाने की ग्रावश्यकता पडती हैं। जो लोग ठोसता से भरे पड़े हैं और मूर्ति पूजन जिसका तरीका कि लोगों मानूम नहीं -या मंत्र का जाप जो हर एक करने के लिए तैयार हो जाता है। मगर उसका ग्रसल तरीका किसी को भी मालूम नहीं, उनमें यह चीजें पैदा हो जाती हैं ग्रीर करते करते वह बिल-कुल फर्नीचर (Furnitre) हो जाते हैं जिसका भूकाना मुश्किल हो जाता है। स्वामी विवेकानन्द ने लिखा है कि मोक्ष के लिए सिवाय राजयोग के कोई दूसरा तरीका नहीं है।

भापने यहाँ लोग साहित्य भी नहीं देखते जिसमें कि मंत्र जाप का तरीका लिखा है जो बिलकुल योग हो जाता है।

# \* मेरे सद्गुरू \*

[राजेक्बरी प्रसाद श्रीवास्तव। बी० ए० ग्रान्सं एम० ए०, सीतापुर ग्राघ्यात्मिक जीवन में प्रगति हेतु एक ब्रह्मनिष्ठ गुरू की ग्रावक्यकता चिर—वाञ्छित है। श्री रामचन्द्र मिशन की सहज मार्ग - साधना—प्रणाली में तो इसकी महत्ता ग्रीर भी ग्रधिक है। यह मिशन हमारा यान है ग्रीर 'प्राणाहुति' इसकी प्रवर्तक शक्ति है जो हमें सद्गुरू से मिलती है ग्रीर जिसके माध्यम से ही हम ग्रपने मूल - शाक्वत-एह की यात्रा पूरी करने में समर्थ हो सकेंगे। हमारी यह यात्रा उन्हों के हाथों सरल ग्रीर सुगम बन सकेगी। कहने का ग्राशय यही है कि सद्गुरू ही वास्तविक ईश्वरीय—प्ररेगा। का प्ररेक श्रोत होता है। इसी परम लक्ष्य की प्राप्ति के लिए योग्य गुरू को खोजना होता है। सफलता का पूर्ण उत्तरदायित्व उसी पर रहता है यदि ग्रम्यासी पूर्ण रूपेण इच्छा, श्रद्धा तथा विश्वास सहित ग्रपने को गुरू के हवाले कर देता है। यह गुरू ही है जो ग्रम्यासी को प्रसुप्त मानसिक शक्तियों को जागृत कर गति प्रदान कर देता है। ग्रीर मन का सुधार ग्रारम्भ हो जाता है। इस प्रकार वह ग्रपने सामर्थ्य से उसे ग्राध्यात्मिकता के पथ पर सहारा देता हंगा ले चलता है।

श्रतः यह केवल सद्गुरू ही है जो ईश्वरामुभूति करा सकता है भीर आध्यादिमक प्रगति का वास्तविक पथ दिखला सकता है। इस क्षेत्र में प्रन्थ निस्सहाय
होते हैं ग्रीर ग्रात्म-प्रयास इस निष्मत्त इतना सरल नहीं है। "जैसे—जैसे हम
ग्रागे बढ़ते श्रीर उच्चतर स्थितियां प्राप्त करते जाते हैं, गुरू श्रभवा मालिक
की श्रावश्यकता उत्तरात्तर बढ़ती जाती है"। श्रपनी श्राध्यात्मिक—प्रगति में
साधक की चक्रों ग्रीर ईश्वरीय शक्ति के केन्द्रीकृत विन्दुश्रों को पार करना
पड़ता है, ग्रीर दो ऐसे चक्रों के मध्य एक श्रन्यता रहती है जो पीछे ढकेल देती
है या फर्टका दे देती है। यहीं पर वास्तविक गुरू की सहायता की ग्रावश्यकता
पड़ती है, जो श्रभ्यासी को श्रागे जाने श्रीर चक्र विशेष को पार करने में श्रपनी
यौगिक पारेष्णाता की शक्ति से सहायक बनता है।

गुरू-परम्परा हमें प्रत्येक धार्मिक संस्था में मिलती हैं। किन्तु उनके उत्तराधिकारियों ने श्रिधिकाँशतः श्रपने को सामान्यतया श्रपने ही गुरुश्रों द्वारा श्रपनायी गयी धार्मिक क्रिमाश्रों श्रीर रूढ़ियों में ही सीमाबद्ध कर लिया, यद्यपि

उत्तराधिकार में उन्होंने "यौगिक प्राणाहृति की शिक्ति" भी प्राप्त की थी। इस कारण ग्राध्यात्म के श्रादशों में भारी गिराबट ग्रागयी। 'संधना', 'सत्संग' श्रीर 'ग्रम्यास' की व्याख्या करते हुये हमारे समर्थ गुरू महात्मा श्री रामचन्द्र जी महाराज, कतेहगढ़ [समर्थ लंला जी महाराज) ने इस इस विषय पर कहा है, "उपासना सद्गुरू की करनी चाहिए, सत्य को पाना ही सत्संग है ग्रीर योग के साधन की पूर्णता का नाम ग्रम्यास है।" सद्गुरू के गुर्णों वर्णन करते हुए उन्होंने कहा है कि सच्चा मालिक वही है, को सत्य-निष्ठ हो, चीथे पदमे स्थित हो ग्रीर जीवन्मुक्त हो, जो ज्ञान, भक्ति ग्रीर कर्म में पारंगत हो, जिसकी ग्राखों से तेज निकलता हो ग्रीर जिसका मस्तक चौड़ा हो। साधारणता वह केवल ग्राध्या-रिमकता की बातों से ही सम्बन्ध रखता है; परन्तु उसका वास्तविक ग्रान्तरिक गुरा यह है कि वह ग्रन्तर्र ष्टि-युक्त होता है जिसके द्वारा वह अभ्यासी में ईश्वर का 'फैंज' भरने की शक्ति रखता है। इस विषय पर श्रव ग्रीर ग्रांचिक कहने की ग्रावश्य-कर्ता नहीं।

हमारे मिशन में अपूर्व व्यक्तित्व का एक ऐसा ही सद्गुरू शिरवरस्थं है, जो अपने आध्यात्मिक लौह-कान्त-धर्म से मनुष्यों के उरों को खींच लेता है। वह पारस है। उन विभूतियों में जो सत्य के अवल स्तम्भ रहे हैं, मैं अधिका-धिक यही अनुभव करता हूं कि ये "उसके" अत्यन्त सन्निकट हैं जो 'सत् पथ' है, "सत्य" और "जीवन,' है। ऐसा ही है हमारे पूज्य बाबूजी महाराज महातमा रामचन्द्र जी महाराज शिंहजहांपुर] का जीवन प्रकृति से अत्यन्त मिलता-जुलता उसमें सिश्चित समस्त भव्य ऐश्वयों से युक्त ।

एक बात और, जैसे कि ग्रहस्थ हम सब हैं, हमारी समस्याओं को ऐसा ही सद्गुरू उत्तामता से समभ संकता है, जो स्वयं ग्रहस्थ हो श्रीर न कि उनके द्वारा जो स्वयंथ हैं तथा जंगलों में एकान्त में रहते हुए एक ग्रहस्थ के जीवन की किंत्राइयों से दूर हैं। मेरा यह तास्पर्य नहीं कि प्राचीन ऋषि श्रीर मुनि भी ऐसे थे-वे सपरिवार रहते थे श्रीर लौकिक-जीवन के श्रनुभवों से ग्रुक्त होते थे। ऐसा ही हमारा सद्गुरू है—एक ऐसा रस्न जो जीवन की सांसारिकता की समानान्तरता में शाश्वत — प्रकाश से प्रभासमान है, जो प्रेम श्रीर स्नेह का प्रतिरूप है, जिसके चरणों में समर्पण स्वतः हृदय के श्रन्तराल से उद्गमित होकर फूट पड़ता है।

## मानव, उसको मंजिल श्रीर रास्ता

(जगदीश प्रसाद गुप्त सीतापुर)

शरीर की रचना पाँच तत्वो वृथ्वी, जल वायु, श्राग्न तथा श्राकाश से हुई है। सृष्टि उत्पन्न होने से पूर्व प्रकृति में तीनों गुएा सत्, रज तथा तम् समान हृत्य से विद्यमान होते हैं। सृष्ट निर्माएं के समय जब ब्रह्म में क्षोभ होता है अभैर उसमें एक से श्रानेक होने की इच्छा उत्पन्न होती है तो वही चेतन रूप से हुमारे इस पंचभौतिक शरीर में प्रविष्टि होता है। यह मानव शरीर ईश्वर की अन्तिम कृति है और इसी में श्वारमा कर्त्ता के रूप में स्थित है।

नौ द्वारे का पिजरातामें पंक्षी पौन। रहने में ग्रजरज बड़ा गये श्रचम्भाकौन।।

इस शरीर रूपा पिजरे में नौ द्वार हैं जिसमें प्राण रूपी पक्षी रहता है। द्वार खुले रहने पर भी वह उड़ता नहीं। मनुष्य के इस शरीर को महाभारत में सबसे उत्तम तथा सबसे बड़ा कहा गया है। महाभारत कहता है:— सुन तुभे एक रहस्य की बात बताऊं मनुष्य से प्राविक उत्तम व श्रेष्ठ और कुछ नहीं है। प्रार्थवेद के १८ वें श्रध्याय के दूसरे सूक्त में इस शरीर का सुःदर बर्णन इस प्रकार है:—

"वह कीन सा महान शिल्पी है जिसने इस शरीर का निर्माण किया। तैतरीय उपनिषद में एक कहानी आती है कि संसार में जब सभी शरीर बन चुके तो ऋषियों और मुनियों के सूक्ष्म शरीर इस शरीर में आये। ईस्वर के बनाये हुए सभी शरीरों को उन्होंने देखा। घोड़े का शरीर, बैल का, ऊंट का मोर का, दूसरे पक्षियों का। अन्त में उन्होंने मानव शरीर का निरीक्षण किया। देखते ही वे बोले-ये प्रिय हैं। यह सुन्दर हैं, और तब इसमें उन्होंने प्रवेश किया। मानव शरीर को ऋषि-भूमि कहते हैं। सात - ऋषि इसमें रहते हैं। वेद और उपनिषद में इसे आठ चक्र नौ द्वार वाली देवताओं की पुरी अयोध्या भी कहा है।

, ऋग्वेद ने भी बताया है कि यह ब्रह्मपुरी है। केवल यही एक शरीर है जिसमें परमात्मा के दर्शन होते हैं। यही एक शरीर है जिसमें भ्रात्मा अपने लक्ष्य को प्राप्त करता है। किन्तु मानव इस अमूल्य वस्तु को प्राप्त करके भी इसके मूल्य को परख नहीं सका।

यह शरीर बहुत समय बाद किनता से प्राप्त होता है। यह त्याग के योग्य नहीं है। यह मन्दिर है जिसके अन्दर, प्रभु का दर्शन होता है इसकी रक्षा करो। तुच्छ समक्षकर इसे नष्ट न होने दो। यह हमारे अन्तिम ध्येय तक पहुँचने का साधव है। यह हमें इसलिए मिला है कि हम उस स्थिति में पहुंच सके जहां असीम कल्यागा हमारी प्रतीक्षा कर रहा है। गोस्वामी तुलसीदास जी रामायगा में लिखते हैं — बड़े भाग मानुष तन पावा। सुर दुर्लभ संद्ग्रन्थन गावा।।

वेद के अनुसार धर्म वह है जिससे लोक तथा परलोक दोनो का कल्याग हो। किन्तु आज प्रचलित विचार के अनुसार धर्म को अत्यन्त संकुचित रूप दे दिया गया है। श्री रामचन्द्र मिशन शाहजहाँपुर के संस्थापक पूज्य बाबूजी महारण ने अपनी पुस्तक Reality at Dawn में लिखा है—The religion which was generally considered to be a link between man and God, has now become a barrier instead. ईश्वर को प्राप्त करने के लिए यह बताया जाता है कि अज्ञान को छोड़ कर ज्ञान को प्राप्त करने से हमारी उस दिशा में प्रगृति होती है। वेद उपनिषद् आदि सद्ग्रन्थों का सम्पूर्ण ज्ञान प्राप्त होने पर भी क्या हम अपने परम प्रिय प्रभु को जान सकते हैं? ऋग्वेद स्पष्ट रूप से बताता है:—

ऋचो स्रक्षरं परमेव्योमन् यस्मिन् देव। स्रघि विश्वे निषेदुः । यस्तन्नवेद किमृचा करिष्यति य इत्त द्विदुस्त इमें समासते ।।

े (ऋचायें उस ग्रविनाशी परम श्राकाश (परमात्मा) में है। ग्रथीत् उसका प्रतिपादन करती हैं, जिसमें सारे देवता स्थित हैं, जो उसकी नहीं जानता वह ऋचा से क्या करेगा जो इस ब्रह्म को जानते हैं। वही शान्ति से रहते हैं।

हमारा लक्ष्य अपने प्रभु को प्राप्त करके उसमें एकाकार हो जाना है। वह ईरवर है क्या इस बात पर सर्व प्रथम विचार करना चाहिए। यजुवेद के अनुसार ईरवर का स्वरूप इस प्रकार है।

सपयगच्छुक्रमकायमत्रणमस्नाविरं शुद्धमपापिवद्धम ।
किविमनीषी परिभूः स्वयंभूयाथत ध्यातोऽथिनिब्यदधाच्छा स्वतीभ्याः समाभ्या ।
(वह ईश्वर सर्वत्र व्यापक है , जगदुत्पादक शरीर रहित, शारीरिक विकार रहित, नाड़ी श्रीर नस के बन्धन से रहित, पिवत्र पाप से रहित सूक्ष्मदर्शी मननशील, सर्वोपिर वर्तमान स्वयं सिद्ध श्रानादि प्रजा (जीव) के लिए ठीक-ठीक कर्मफल का विधान करता है ।

A

मुण्डकोपनिषद् में भी ईश्वर का वर्णन इस प्रकार मिलता है। न चक्षुषा गहयते नाभि वाच नान्येदेवस्तपसा कर्माणिवा। ज्ञानप्रसादेन विशुद्ध सत्वस्ततस्तुतं पश्यते निष्फलं ध्यायमानः॥

(वह म्रांख से ग्रहण नहीं किया जोता, न ही वाणी से, नहीं दूसरी इन्द्रियों से, न तप से, वा कमें से, ज्ञान की निर्मलता से जब मनुष्य का भ्रन्त:करण शुद्ध हो जाता है, तब वह उसको देखता है, उस निरवयव का ब्यान करता हुआ भ्रपनी भ्रात्ला को जानता है)।

0

व्यक्ति अपनी इच्छाओं को पूर्ण करने हेतु भौतिक जगत में भ्रम्ण करता है। जिस प्रकार वह समस्त भौतिक पदार्थों को वाह्य जगत में दूढ़ता है उसी प्रकार प्रभु को वाह्य जगत में बहिमुख होकर खोजता हुआ भ्रमण करता है। वाह्य जगत में उसका रूप मृगतृष्णावत् होता है वह विहमुखी होकर प्रतिमाश्चों आदि में उस प्रियतम को स्थूल रूप में देखना चाहता है। किन्तु वह तो स्थूल नहीं है। वह बाहर नहीं है व्यक्ति के हृदय में ही विद्यमान है। गीता में भगवान कृष्ण कहते हैं कि सब प्राणियों के हृदय में ही वह प्रभु स्थित है। उपनिषद भी इस प्रकार बताता है:—

ग्रग्गोएग्गियान महतोमहीयानात्मा गुहायांनिहितोऽस्यजन्तो ।
तक क्रंतु पश्यतिबीत शोको धातुः प्रसादान्महिमानमीशम ।।वृहदारयक।।
(सूक्ष्म से सूक्ष्मतर श्रीर महान से महत्तर ग्रात्मा इस जन्तु (जन्मने वाले,
मखलूक) की गुफा हृदय में छिपा हुन्ना है । वह मनुष्य जो शोक से पार हो
गया है, जो ईशन कर रहा है, ग्रीर कामनाग्नों से रहित है)।

ईश्वर ग्रगोचर, ग्रगम्य, ग्रनन्त, ग्रसीम है। परन्तु हम उस ग्रनन्त ईश्वर को सान्त बनाकर देखना चाहते हैं। वह तो हमारे ज्ञान से भी परे हैं। हम उसे ज्ञान ग्रथवा विचार की किसी भी सीमा में नहीं बांध सकते हैं। वह कल्पनातीत है।

हमारे शास्त्र स्पष्ट रूप से ईश्वर का वर्णन करके सूक्ष्मातिसूक्ष्म बताते है। सगुन, निर्गुर्ग, साकार, निराकार का भंभट खड़ा करके हम अपने जीवन को इसी अहापोह में रखते हैं कि प्रभु कैसा है। इसी विचार को लेकर हम अपनी जीवन यात्रा पूर्ण करते हैं। सुष्टि की उत्पत्ति से हम चौरासी लाख योनियों में बिचरगा करते हुए ग्राज इस युग में भी विद्यमान हैं ग्रीर ग्रब भी उसी विचार में फंसे हये हैं। ग्ररे भाई, ईश्वर के विषय में वाद-विवाद करना ग्रमना समय नष्ट करना है। हम अपने इस अमूल्य जीवन को इसमें क्यों नष्ट करें जबिक हमारी यात्रा आगे भी शेष है। ईश्वर के होने में तो सन्देह है ही नहीं। किर उसको प्राप्त करने के लिए साधन खोजना चाहिये। इस विषय में श्रीरामचन्द्र मिशन के प्रवर्तक पूज्य बावूजी महाराज ने स्पष्ट कहा है कि कि ईश्वर जैसा है वैसा है उसे वैसा ही प्राप्त करो। वह साकार—निराकार से भी परे हैं। है जो कहूँ तो है नहीं, नहीं कहूं तो है। है नाही के बीच में जो कुछ है सो है। कितना सुन्दर प्रिय तथा सब समस्या का समाधान बावूजी महाराज ने प्रस्तुत कर दिया है। वह लिखते हैं:— In achieving freedom of soul, the main obstacle is the want of capacity for a broader vision and free thinking.

God is not confined within certain forms or rituals, nor is He to be traced out from within the scriptures. Him, we have to see for in the inner most core of our hearts.

एतत्ज्ञेयं नित्मेवात्मसंरथ नातः परं वेदितव्यं हि किंचित ।

भोक्ता भोग्य प्रेरितारं चमत्वा सर्व प्रोक्त त्रिविधं ब्रह्मे तत् ।। वृहदारष्यक।। (इसको जानो जो सदा तुम्हारे । ग्रात्मा में वतंमान है इससे परे कुछ जानने योग्य नहीं है, भोक्ता (जीव) भोग्य (प्रकृति ग्रीर उसके कार्य) प्रेरक (ईश्वर) को समभकर सब साफ हो जाता है, यह त्रिक ब्रम्ह सम्बन्धी है !)

ईश्वर को हमें भ्रपनी ग्रात्मा में ही जाना चाहिए। इस पर स्वामी शंकरा-चार्य ने शिवर्धोत्तर से निम्नप्रमारा प्रस्तुत किये हैं:—

शिवमात्मिन पश्यन्ति प्रतिमास न योगिनः ।।

ग्रात्मस्थं यः परित्यज्य बहिस्थ यजते शिवम् ।
हस्तस्थं पिण्डमुत्सृज्य लिह्यात कपंरमात्मनः ।।
सर्वभावस्थितं शान्त न पश्यन्तिह शंकरम् ॥
श्चान चक्षुविहीन त्वान्धः सूर्य यथोदितम् ।
यहू पश्येत सर्वगं शान्तं तस्या घ्यातमस्थितः शिवः ।
ग्चात्मस्थं येन पश्यन्ति तीर्थमागन्ति ते शिवम् ॥
ग्चात्मस्थं तीर्थमुत्सृज्य बहिर तीर्थांदि यो वृजेत ।
करस्थं समहारस्नं त्यक्त्वा काच विभागति ॥

(योगी जन शिव को भ्रापने श्रात्मा में देखते हैं, निक प्रतिमाश्रों में । जो श्रात्मस्य शिव को छोड़कर बहिस्थ शिव को पूजता है वह श्रपने हाथ पर रखे हुए लड़ू को छोड़कर श्रपनी कोहनी चाटता है। सर्वत्र वर्त्तमान शान्त शंकर को यहाँ (म्रात्मा) में नहीं देखते हैं क्योंकि वह ज्ञान चक्षु से हीन हैं जैसे ग्रन्धा उदय हुए सूर्य को नहीं देखता है। जो ग्रात्मस्थ शिव को नहीं देखते हैं वह शिव को तीर्थ पर दूढ़ते हैं। ग्रात्मस्थ को छोड़कर जो बाहर के तीर्थाद को जाता है वह हाथ में स्थित महारत्न को छोड़कर काँच को दूढता है।)

उस प्रभु को प्राप्त करने के लिये हमें ग्रपने संकुचित विचारों को त्यागना पड़ेगा विकासशील होकर हृदय के कपाट खोल देना पड़ेंगे। 0

0

O

0

ईश्वर को प्राप्त करने के लिये कौन सा साधन उत्तम है, पूज्य बाबू जी महाराज इस सम्बन्ध में लिखते हैं कि साधना से हमारे जीवन में परिवर्तन अनुभव होना चाहिये, हम बैवत्य की ग्रोर बढ़े। यदि ऐसा नहीं होता है तो जानना चाहिये कि साधना में कोई दोष है। परन्तु ग्राज का मानव ग्रपनी साधना पद्धति पर इस प्रकार का कोई विचार करता ही नहीं है। वह जो कुछ कर रहा है उससे प्रगति हो रही है ग्रथवा नहीं इस पर ध्यान ही. नहीं देता।

मन ही एक ऐसी वस्तु है जिसके द्वारा हम ईश्वर को प्राप्त कर सकते हैं ग्रीर साँसारिक भोगों का रसास्वादन भी कर सकते हैं किन्तू वह ग्रत्यन्त चंचल है। इसको वश में करना बहुत कठिन है। गीता में भगवान कृष्ण ने इसे वायुरेवदुष्करं कहा है। इसका दमन करना सम्भव नहीं है। ग्राज के विद्वान व महात्मा मन को मारने की बात कहते हैं। इसकी मारे बिना ईश्वर की प्राप्ति श्रमम्भव बताते है। । मन का दमन करके हम न ईश्वर को प्राप्त कर सकते है और न साँसारिक भोगों का रसोस्वादन कर सकते हैं। मन ही ईश्वर तक ले जाने में सहायक होता है। इसे हम मित्र, सखा बनाकर ले जा सकते हैं। दमन से कोई विचार, इच्छा समाप्त नहीं हो सकती है। चेतनावस्था में हमें यह भाव हो सकता है कि अमुक इच्छा का दमन हो गया है परन्तु दमन के पश्चात् वह हमारे उपचेतन मन में जा बैठती है और यहाँ से और अधिक अनर्थ करा सकती है। बारबार ऐसा करने पर उपचेतन मन में एक भावना ग्रन्थि वन जाती है जिसको निकालना सरल नहीं है। यह तो फिर किसी महान विश्वद्वातमा की कुपा से ही साफ हो सकती है। हमारा मन इतना स्वच्छ, पवित्र तथा विशुद्ध नहीं है कि हम इसको स्वयं ईश्वरोन्मख कर सकें। योग्य पथ प्रदर्शक ही इसको सही राम्ते पर ला सकता है। महर्षि पातंजलि लिखते हैं- प्रवृत्तिभेदे प्रयोजकं चित्तमेको-साम ।। प्रवृत्ति के भेद से एक ही चित्त ग्रनेक चित्तों का प्रयोजक होता है। मन. बुद्धि, चित्त ग्रादि ग्रनेक का अलग-ग्रलग व्याख्यात किया गया है। साधारण पुरुष को प्रथक-प्रथक भासता भी है। योगी का चित्त एक होता है।

# ''श्राध्यात्मिक शिचा की श्रनिवार्यता"

(धनज्जय तिवारी, इलाहाबाद)

व्यक्तित्व का चरम विकास ही शिक्षा का उद्देश्य है। ग्रादिकाल से ही सिंद विकास की ग्रोर उन्मुख है। मानव संस्कृति की यही ग्राधार शिला है। भवन की सुन्दरता और इढ़ता उसकी बूनियाद पर ही ग्राधारित है। शिक्षा विकास की जननी है। शिक्षा से मन को अन्तेंद्विष्ट मिलती है। अन्तेंद्विष्ट मन्ष्य में विवेक श्रीर प्रज्ञा जाग्रत कर देती है। उस समय मनः प्रकोष्ठ दिव्यं आलोक से ज्योतिमंय हो उठता है। तभी मानव में पवित्रता, न्याय तथा कर्तव्य की निष्ठा पल्लवित होती है। स्नेह, सौहाद्र, सहानुभूति एवं सत्यता की अनुभूतियाँ सहारा बनकर मार्ग प्रदर्शन करने लगती हैं। मन के सभी बन्धन छिन्न भिन्न हो उठते है। म्रन्ध शार की जगह प्रकाश ले लेता है। ईर्ष्या, द्वेष तथा क्रोध की प्रवृत्तियां सदा-सदा के लिये इतिश्री को प्राप्त हो जाती है। उस समय मनुष्य का अन्तर ग्रुश्रता एवं वात्सल्य का ग्रागार हो उठता है। शाक्वत् शान्ति उसे सदा के लिये ग्रपनी गांद में विठाल लेती है। सन्तोष एवं सूख की रेख यें हर कदम पर प्रस्फृटित हो उठती हैं। सफलता स्नन्चरी बनकर मन्द्य का पग-पग पर स्रभिनन्दन करती हैं। मानव जीवन का पूर्णत्व का का स्वर्शिंग स्वप्न साकार में परिस्मित होने लगता है। मनुष्य को पथ मिलता है। अनन्तयात्रा पर चलते-चलते आदि स्रोत में मनुष्य विलीन हो जाता है। बूँद का सागर में मिल जाना ही उसकी शोभा है। यही उसकी सुन्दरता है। यही उसका चरम लक्ष्य है। परम तत्व में विलीन हो जाना ही मानव जीवन की सार्थकता है। इसी के लिये ग्रात्मा जन्म जन्मान्तर से परम प्रियतम परमात्मा से ग्रालिंगन करने के लिए तडपती रहती है। ग्रात्मा की इस पावन प्यास की तृष्टि जिस साधन से सूलभ हो सके, जित शिक्षा से मनुष्य ग्रपने चरम लक्ष्य तक पहुंच सके,-बही ग्राध्यात्मिक शिक्षा का स्वेरूप है। सचमूच ऐसी ही शिक्षा शिष्य के लिए ग्रथंवती एवं फलवती होती है।

सुख श्रीर शान्ति की ग्रिभिलाषा शिशु की सहचरी बनकर साथ ही ग्रव-तिरत होती है। इसी के लिए वह जन्म से ही प्रयत्नशील हो उठता है। बाता-वरण उसके निर्माण में सहारा देने लगता है। उसकी समक्ष का विस्तार प्रारम्भ हो जाता है। ग्रनेकानेक कठिनाइयों श्रीर संघर्षों के बीच मनुष्य ग्रपने लक्ष्य की तरफ ग्रग्रसर होता जाता है। संसार सागर की उत्तान तरंगों पर भूनता हुग्रा किनारे को पाने की प्रयत्नशीलता उसकी आतुरता को और तीज करती जाती हैं। जीवन की सफलता बहुत कुछ मनुष्य के उद्योग श्रीर साहस पर निर्भर करती है। काहिली, ग्रालस्य ग्रीर चित्त की दृष्प्रवृत्तियां मन को पथ भ्रष्ट कर देती हैं। फलस्वरूप ग्रसफ़ल जीवन निराशा, श्रविवेक तथा ग्रन्थकार से ग्राच्छादित हो जाता है। इस प्रकार मन की ग्रघोमुखीयार को उर्घ्वमुखी करने के लिये बाह्य शक्तिशाली सहारे की स्नावश्यकता प्रधान हो जाती है। इसके स्रभाव में स्रवनित के गर्व में श्रादमी गिरता ही जाता है। काम, क्रोध, मद, लोभ, मोह एवं ग्रहंकार की प्रवृत्तियां मन को पथभ्रष्ट तथा कर्त्तत्र्यच्यृत कर देती हैं। ऐसी स्थिति में जीवन भार स्वरूप हो जाता है। मनुष्य दिन प्रतिदिन इस जाल में उलभता ही जाता है। जीवन एक समस्या बन जाता है। पतन के इस गर्व से हमें ऊपर उठा है। उत्कर्ष की चरम सीमा पार करनी है। किन्तु यह सम्भव कैसे हो ? यही समस्या है । मन को शक्तिशाली सहारा मिलने में ही इस समस्या का समाधान निहित है। मनुष्य को ग्रवनित की निम्नतम स्थिति से उन्नति की उच्चतम स्थिति तक ले जाने में ही शिक्षा ग्रीर शिक्षक की महानता है। शास्वत सत्य की अनुभूति ही मानव जीवन की एकमात्र समस्या है। जागरण की प्रेरणा धीर मनोबल के मिल जाने पर मन की सोई हई शक्तियां जागृत हो उठती हैं। ग्रपनी शक्ति को पहचानना ही तो सबसे बड़ा रहस्य है। किन्तू पुस्तकीय ज्ञान इस पथ पर हमें सहयोग देने में म्नसमर्थ है। म्राज की शिक्षा प्रगाली हमें भौतिक सुख सुविधा के साधन उपलब्ध करने में ही केवल सहायक सिद्ध होती है। चित्रिका विकास शिक्षा का प्रमुख उद्देश्य है। इससे छात्र-वंचित रह जाता है। श्रतः उसके जीवन का उच्यां खल तथा ग्रसन्तूलित हो जाना स्वाभाविक ही है। मन की श्रशान्ति का एक मात्र कारण चरित्र निर्माण में कमी है। वास्तविक सुख ग्रीर शाश्वत ग्रानन्द जो हृदय के प्रकोष्ठ में ही सम्भव है वाह्य उपकरणों में खोजने लगे। स्पष्ट है कि भवन निर्माण में भवन विनाश की प्रक्रिया भी साथ-साथ चलती रहती है। ग्रतः शिक्षा के स्वरूप में ग्रामुल परिवर्तन ही से समस्या का समाधान हो सकता है। शिक्षा का ग्राधार छ त्र का म्रात्मिक विकास होना चाहिए। इसके लिए वही शिक्षक उपयोगी हो सकता है, - जो स्वयं चरम सत्य में विलीन हो चुका हो, जो शाश्वत शान्ति के सागर में हुवा हमा हो, जिसकी इच्छा शक्ति प्राकृतिक शक्तियों पर पूर्ण मधिकृति हो चुकी हो, जो ग्रहंकार, बड़प्पन, यश ग्रीर मान ग्रपमान की भावनाग्री से पूर्ण

मुक्त होकर सतत अनिस्तत्व (Self negation) की दशा में रिथत हो। वही शक्षक सवमुच सदगुरू होने का अधिकारी है। उसकी पिवत्रतम इच्छा—शक्ति मन की अपिवत्रता को दूरकर हमें अपनी प्रकृति प्रदत्त असीम शिवतयों से पिरचय कराती है। अपनी शिवत का आभास मिलने पर मन को मृगशावकों की गित मिल जाती है। मन पंछी अनन्त की ओर चरम सत्य में विलीन हो जाने के लिये उड़ पड़नां है शिक्षक की पावन कृपा सहारा देकर छात्र को आदि श्रोत में सदा—सदा के लिए विलीन कर देती है। ऐसा ही शिक्षक सदगुरू हो सकता है। ऐसा ही सदगुरू कबीर की भाषा में ईश्वर हो सकता है। ऐसे शिक्षक और शिक्षा के अभाव में विनाश निश्चय है। अतः आध्यात्मिक शिक्षा जो हमारे वैदिक ऋषियों की देन है, उसे अपनाने में ही समस्या का समाधान सम्भव है। अन्यथा आज का छात्र अपने ही खून से होली खेलेगा। अपने ही हाथों अपना घर जला देगा और स्वयं जल उठेगा। अब समय आ गया है। जबिक बिना आध्यात्मक शिक्षा के हमारा कल्यागा सम्भव नही है।

उचित प्रशिक्षरण से छात्र में नैतिक मान्यताग्रों के प्रति निष्ठा बढती जाती है। उसके व्यक्तित्व में दैवी गूणों की बद्धि होती जाती है। मन को उचित चिन्तन की शक्ति तथा दिशा मिलती है। सत्य को जानने की उत्कब्धा प्रवल होती जाती है । उच्चतम ग्राइशं ही केवल मनुष्त के लिये ग्राकर्षण रह जाता है। फलस्वरूप ग्रस्थाई ग्रीर परिवर्तनशील वस्तुयें दिष्ट से ग्रीभल होने लगती हैं। मन दूनी ताकत से महासागर की ग्रोर उन्मूख वेगवती जलधाना के समान ग्रपने उद्देश्य की ग्रोर दौड़ पड़ता है। मन की विकास की प्रक्रिया स्वाभाविक रूप से होने लगती है । मनुष्यों में साहस, सौम्यता कर्त्तव्य के प्रति निष्ठा एवं न्याय की नींव श्रौर शक्तिशाली होती जाती है। कालान्तर में मनुष्य को श्रचल चट्टान की दृढ़ता प्राप्त होती है। संसार के बाह्य ग्राकर्षण उसे लुभा नहीं पाते। हृदय के गम्भीरतम सागर की अतल गहराईयों में उसका मनः हंस मिएा-मुक्ता-म्रों को खोजना हमा शनै: शनै: इब जाता है। ईष्ट की प्राप्ति के बाद साँसा-रिक ग्राकर्षण उसके लिये गौण हो जाते हैं। जीवित रहकर भी वह चलता-फिरता शव बन जाता है। ऐसी स्थिति में चाहे ग्रासमान दूर पड़े ग्रथवा विजली गिरे ग्रथवा कठिनाइयों के शक्तिशाली भंभावात उठे-किन्तु उसके मन की शारवत शान्ति विश्वंखल नहीं होने पाती। ऐसा छात्र वास्तव में शिक्षा ग्रीर शिक्षक दोनों की शोभा है। ऐसा ही छात्र देश तथा राष्ट्र की अनुपम

निधि है। किन्तु ऐसी शिक्षा के लिये ऐसे ही असाधारण प्रतिभा के शिक्षक हों, ऐसे प्रशिक्षण के लिये मनुष्य के मन में आस्था और समादर हो, समाज तथा सरकार की श्रोर से इसको प्रोत्साहन मिले, उचित वातावरण का निर्माण हो तभी आध्यात्मक शिक्षा का जिंवत प्रसार होगा। इस शिक्षा प्रणाली में शिक्षित छात्र दानवीय और पाश्चिक प्रवृत्तियों से मुक्त होकर सही अर्थ में मनुष्य की संज्ञा प्राप्त कर सकता है। ऐसे छात्र में सेवा और त्याग की भावना बलवती होगी। अपने जीवन को सुजीवन बनाकर मानवता को कल्याण पथ पर मार्ग प्रदर्शन कर सकेगा।

भौतिक समृद्धि के पीछे मनुष्य पागल कुत्ते की तरह दौड़ रहा है। शान्ति की परिकल्पना मृग—मरीचिका सिद्ध हो रही है। तलवारें तनीं हुई हैं। न जाने कब खनक उठें। रक्त पिपासा ने मानव को दानव बना दिया है। पाश्चिक प्रवृत्तियों की गर्जना से वातावरणा गूंज रहा है। राम के लिए तो एक ही रावणा था। ग्राज हमारे ग्रन्तर की ग्रासुरी प्रवृत्तियाँ ही शत—शत रावण बनकर हमें ग्रधः पतन की ग्रोर ले जा रही हैं। सारा वाग्रुमण्डल विषाक्त हो गया है। तथा ग्रीर सेवा की भावना सुदूर जा बसी है। क्षमा, दया एव सहानुभूति के विचार हमारे लिए परदेशी बन चुके हैं। स्वयं राम के हाथों ही नव युग का निर्माण हो सकता है। ईश्वर ही यदि चाहे तो घरती को स्वर्ग बना सकता है। उसी के स्पर्श से हमारे हृदय के बन्धन छिन्न—भिन्न हो सकते हैं। कश्णा एवं विश्वर—बन्धुत्व की भावनाये मनुष्य के ग्रन्तरतम में ही विकसित होती हैं। प्रोम पवित्र होकर ही स्थाई ग्रीर घचल हो सकता है। जीवन में जगत ग्रीर जगदीश दोनों के प्रति सम न रूप से जागरूक रहना होगा। यही सन्तुलन एवं समत्व भावना हमें कल्याण पथ की ग्रीर ले जा सकेगी। इसके ग्रमाव में जीवन सदा ग्रप्ण ही रहेगा।

ग्रतः मन के सुधार में ही समस्या का समाधान नीहित है। इसमें ग्राध्या-रिमक प्रशिक्षण से ही सफलता प्राप्त हो सकती है। किन्तु ग्राध्यात्मिकता धर्म-, गत बन्धनों की बस्तु नहीं है। धार्मिक रूढ़िवादिता, पाखण्ड एवं ग्रन्ध-विश्वास से हमारी दृष्टि संकुचित हो जाती है। विचारों की व्यापकता एवं उचित चिन्तन ग्राध्यात्मिक प्रशिक्षण में स्वमेव जागृत होते जाते हैं। दू नरों के विपरीत विचारों से संघर्ष नहीं ग्रप्ति सहानुभूति की भावना मन में विकसित होती जाती हैं। प्रवृत्तियों में सुधार प्रारम्भ हो जाता है। एक दिन मन पाश्चिक प्रवृत्तियों से पूर्ण रूपेगा मुक्त होकर ग्रपना सही स्वरूप पहचान पाता है। मनुष्य सम्पूर्ण देवी निधियों का ग्राभार हो उठता है।

एक ग्रसाधारण प्रतिभा के सद्गुरू की देख-रेख में ही ग्राध्यात्मिक शिक्षा सम्भव हो सकती है। वही ग्रधोमुखी धार को ग्रपनी शक्तिशाली इच्छा शक्ति से उर्ध्वमुखी कर सकता है। वही मन की सोई हुई चेतना को जगाकर चरम सत्य की ग्रमुभूति कराकर शाश्वत ग्रानन्द में विलीन कर सकता है। तभी मानव जीवन सार्थंक हो सकता है। यही उसका चरम लक्ष्य है। वास्तव में मन के सुधार में ही शिक्षा की उपादेयता है। ऐसे प्रशिक्षण के तत्वावधान में मनुष्य को अपनी ईश्वर प्रदत्त शिक्तयों का दर्शंन साकार हो उठता है। विनय, श्रद्धा, प्रम धर्यं, विश्वप्रम, दया एवं सौहाद्र मनुष्य का ग्रनचर बनकर उसका मार्ग प्रदर्शन करते हैं। ग्रतः ग्राध्यात्मिक प्रशिक्षण की बुनियाद पर ही मनुष्य का सही निर्माण सम्भव हो सकता है। इसके ग्रभाव में मानव कल्याण, जनहित तथा विश्व शान्ति की भावना सदीव निरथक ही रहेगी।

#### समाधि

William Company of the Company of th

समाधि की दशा वह है जो ग्रापने (Region) क्षेत्र (मनुष्यता के जगत) को छोड़कर ईश्वर के क्षेत्र (Region) में रहनी बनाये। यानि जो हालत हमारी ग्रादि (शुरू में) थी वही हो जाय—उसी को समाधि कहते हैं।

## Negation की स्थित तथा सहज-समाधि

श्रसल में (Negation) किसी वेहद की (Beginning) गुरू ग्रात है। सहज समाधि को Negation की तिलमिलाहट कह ले। सहज-समाधि में समक्ष रहती है, परन्तु Negation की स्थिति में नहीं रहती। दोनों को एक कह लो किन्तु जैसे ठन्डा पानी श्रीर गर्म पानी। पानी है एक ग्रमुभव दो है।

सहज-समाधि में Divine Thought, (देवी विचार) Divine Action (देवी कार्य) एवं (देवी विवेक) Divine Wisdom होना जरूरी है। प्रपनी ग्राँतरिक दशा में हर समय एक या मिले रहने को सहज-समाधि ग्रवस्था कहते हैं।

## "महज-माग<sup>°</sup>"

(रामदास सिंह एम.ए. एम.काम. सी.टी. महम्मदपुर-सारएा (बिहार)

मानव जीवन का सर्वोत्तम उद्देश्य है इसी जीवन में ईश्वरत्व की प्राप्ति। संत तुलसीदास ने ग्रपने प्रसिद्ध ग्रन्थ "राम चरित मानस" में लिखा है:— 'बड़े भाग मानुष तन पावा'। संत ने मानव जीवन को सर्वश्रेष्ठ सिर्फ इसिलए माना क्योंकि इसी जीवन को ग्रधिकार प्राप्त है कि ईश्वरत्व की प्राप्ति कर सके। यही कारण है कि देवता भी मानव शरीर धोरण करने के लिए लालायित रहते हैं। ग्रन्थथा मनुष्य ग्रीर देवताग्रों में तुलना कहाँ?

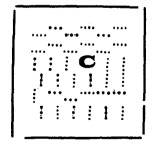
भगवान श्रीकृष्ण ने भी गीता में कहा है:
"ततोपदम तत परिमार्गीत्वम

यस्मिन गता न निर्वेतन्तो भूयः"

मनुष्य का परम कर्त्तव्य है उस परम पद की प्राप्ति करना जिसे प्राप्त कर फिर जीवन-मरएा के चक्र में लौटने की कोई सम्भावना ही न रहे।

श्री रामचन्द्र जी महाराज अध्यक्ष, श्री रामचन्द्र मिशन, शाहजहाँपुर, अपनी पुस्तक "Efficacy of Rajyoga" में लिखते हैं:-

C केन्द्र है। इस केन्द्र के
ग्रासपास ग्रनेक छोटे-छोटे बृत हैं जो
बिन्दुश्रों द्वारा प्रदक्षित किये गये हैं।
प्रत्येक बिन्दु प्रिक दुनिया है। हम लोग
जिस दुनिया में रहते हैं वह भी इसी में
सम्मिलित है। महात्मा रामचन्द्रजी ने
ग्रपनी पुस्तिका में, जो समाधि ग्रवस्था
में लिखी गयी है, स्पष्ट लिखा है कि
हमारा संसार सबसे बड़ा ग्रीर चमकदार



**a** 

0

है। तथा इसका सीधा सम्बन्ध ईश्वर से है। यही कारण है कि मनुष्य का व्यक्तित्व सभी प्राणियों से बड़ा है। ग्रीर मनुष्य सृष्टि का सबसे ग्रधिक शक्ति-शाली एवं ईश्वर के समीप रहने वाला प्राणी है।

धतः यह निविवाद तथ्य है कि मानव जीवन का एक मात्र उद्देश जीवन-

भररण की समस्या को हल करना तथा ईश्वरत्व की प्राप्ति करना है जो मानव के लिए सम्भव एवं सरल है।

साधना करने का एक मात्र उद्देश्य यही है। ग्रन्य उदेश्यों की पूर्ति के लिए साधना करना कोई महत्व नहीं रखता क्योंकि मनुष्य ग्रपनी मूल समस्या का समाधान करने में सफल न हो सकेगा। भले ही जनता की नजरों में वह सिद्ध महात्मां वन जाय ग्रीर विपृत्त ग्रथं ग्रीर यश का ग्रधिकारी बन जाय।

साधना दो प्रकार की होती है (१) सहज साधना (२) कार्यक्चा साधना। सहज साधना वह साधना है जो अन्तः करण से होती है। जिसके लिए बाहरी हाव—भाव, पोशाक, भन्म, तिलक, कमण्डल, लंगोटी, आसन और कुटी आदि की आवश्यकता नहीं पड़ती है। इस साधना को दूसरे शब्दों में कह सकते हैं कि यह बिना किये स्वतः होती है। जिस प्रकार दिन के बाद रात का आना स्वाभाविक है उसी प्रकार सहज साधना स्वतः अभ्यासी को अध्यात्म के क्षेत्र में एक के बाद दूसरे स्तरों पर लिये चली जाती है।

भगवान कृष्ण ने अर्जुन को सहज साधना का उपदेश दिया। उन्होंने अर्जुन को सन्यास मार्ग ग्रहण करने का उपदेश नहीं दिया। बल्कि अपने सहज कमें को कुशलता पूर्वंक सिद्धि, असिद्धि की चिन्ता किये बिना करते रहने को कहा। "तस्मात सर्वेषु कालेषु मामनुस्मर युद्धश्च" न तो भगवान ने अपने प्रिय सखा को यही बतलाया कि युद्ध के विनाशकारी मार्ग को त्याग दो और न यही बतलाया कि अपने साँसारिक दायित्वों की अवहेलना करके सदैव भगवान का स्रमण ही किया करो। विलक साँसारिक कार्यों को सम्पादित करते हुए अन्तः करण में भगवान की स्मृति बनाये रखने का ही उपदेश दिया।

यदि अन्तः मन सर्वदा अपने आराष्य देव की स्मृति में लगा रहे तो इन्द्रियों द्वारा किया हुआ। कार्य किसका कार्य है ? मन ही तो इन्द्रियों का स्वामी है। अतः जैसा मन वैसा काम । सभी कार्य ही पूजा में परिशात हो जाते हैं।

सहज-साधना की दूसरी विशेषाता है इसका विवेकातीत होना। जब एक बार अभ्यासी का मन और बुद्धि ईश्वरीय शक्ति के साथ संख्यन हो गया तो फिर अपनी स्वाधीनता नहीं रह सकती। अपना व्यक्तित्व नहीं रह सकता। बल्कि ईश्व-रीय बुद्धि एवं ईश्वरीय व्यक्तित्व की ही प्रधानता रह जाती है।

उदाहरए। स्वरूप गोपियों की श्री कृष्ण के प्रति भक्ति को ले लें। मुरली की व्वति सुनकर गोपियाँ ग्रपनी सुच-बुध खो देती थीं। जो जिस ग्रवस्था में होती उसी अवस्था में अपने आराध्य देव के पास दौड़ पड़ती थी। क्या कोई विवेकशील प्राणी जिसमें अपना व्यक्तित्व, अहम एवं स्वाभिमान की भावना हो ऐसा कर सकता है ? नहीं। लेकिन गोपियों ने ऐसा किया। इसका एकमात्र कारण था उनकी सहज सांधना जिसमें मानवी विवेक की आवश्यकता नहीं बर्लिक भगवान के प्रति सम्पूर्ण आत्म समर्पण और उनमें विलय की भावना ही होती है और बह भी उनकी ही इच्छा के अनुकूल।

इसकी तीसरी विशेषता है 'इति—कत्तं ज्यता' का ग्रभाव। सब शास्त्रों में इति कर्त्तं ज्यता होती हैं। ग्रथांत यह काम करो वह काम मत करो। इस प्रकार का विधि—निषेध रहता है। निष्काम कर्म करों—फल की ग्राशा मत करो। यह उपदेश केवल मुनने ग्रीर पढ़ने से कोई फल नहीं होता। वास्तविक जींवन में इसे परिएात करने से ही वांछित फल की प्राप्त होती है। सहज मार्ग का मुख्य उद्देश इति कर्त्तं ज्यता नहीं है। इसका लक्ष्य है जीव का ब्रह्म के साथ सम्बन्ध स्थापित करना। जीव के साथ भगवान का ग्रनादि ग्रीर नित्य सम्बन्ध है। नित्य वस्तु किसी भी काल में नाश को प्राप्त नहीं होती है। जो मनुष्य सदा ही भगवान को भूला रहता है यहां तक कि मुख से भी उनको स्वीकार नहीं करता उसका भी जीव—ब्रह्म सम्बन्ध नष्ट नहीं होता, वह केवल ग्रावरए में ग्रावत रहता है।

बाल्य-जीवन के प्रनेक प्रिय मित्रों की बातें कर्म-जीवन में स्मृति-पट पर नहीं रहतीं। परन्तु प्रचानक उस बाल-मित्र का नाम, रूप-गुरा, कार्य कलाप की बातें सुनकर या उससे मिलने पर विस्मृति का पर्दा हट जाता है। ग्रीर प्राति पुनः नवीनता प्राप्त कर लेती है। इसी प्रकार भगवान जीव के सदा से ही ग्रपने हैं। यह नित्य सम्बन्ध हमें याद नहीं है। सम्बन्ध के शाश्वत सुध्यं को स्मृति म्रं ज्ञाता-रूपी मेछ ने ढँक रखा है। इस मेध को सदगुरु की कृपा रूपी प्रारााहृति क्षराभर में हटा सकती है ग्रीर हमारा क्षुद्र हुदय ही भगवान का मन्दिर बन जाता है।

सहज साधना भगवान कृष्ण, मर्जुन, गोपीगण, स्वामी चैतन्य म्रादि के बाद भारत से लुप्त हो गई थी। लेकिन हमारे सौभाग्य से उस साधना की ज्वाला फिर इस पुण्य—भूमि में ज्वलित हुई है। यह भारत के म्रसंख्य नर — नारियों (साधारण म्रोर गृह्यासी) के हृदय में ईश्वरत्व यानि ईश्वरीय बुद्धि, म्रोर व्यक्ति—त्व, प्रभुता म्रोर म्रालोक को स्थापित कर रही है। इसके प्रवंतक ग्रुग-पुरुष श्री राम चन्द्र जी म्रोर श्री रामचन्द्रमिशन, शाहजहाँपुर ने म्रपने देश-विदेश स्थित शाखाम्रों सहित संसार में म्राध्यारिमकता की प्रतिष्ठा के पुनीत कार्य में संलग्न है।

# दशाँन चिन्तन की एक विधि है।

(लेखक उमाशंकर म्रायं, सीतापुर)

संसार के नड़े बड़े दार्शनिकों ने जीवन के झनेक पहलुवों पर विचार किया है। ईश्वर के जानने झीर पाने पर भी काफी मनन किया है। वास्तव में बिना बिवेक जागृत हुये सही सोचने का ढंग भी नहीं झाता। तभी किसी सायर ने कह डाला है:—

> फिलस्फी को बहस के ग्रन्दर खुदा मिलता नहीं। डोर को सुलभा रहा है ग्रीर सिरा मिलता नहीं।।

जब ग्रादित्य, ग्रांगरा ग्रादि चार ऋषियों ने समाधिस्य होकर ग्रपने हृदय में शून्य पैदा किया तभी ईश्वर ज्ञान की घार उनके ग्रन्दर प्रवाहित हुई। वही वेद वाइय कहलाये। वे इतने सूक्ष्म रूप में थे कि सर्वसाधारणा तक उनका पहुँचाना या लोगों द्वारा उनका समभ पाना कठिन था। वेदों ने बृह्य को गुराा-तीत, ग्रागम्य, ग्रगोचर कहा । साफ साफ कहा कि वह इन्द्रिय गम्य नहीं है। नेति नेति कहकर वेदों ने छोड दिया। मानव प्रगतिशील है बराबर लगा रहा एक के बाद एक, ६ दर्शनी का निर्माण हुआ किन्तू लोक कल्याण का मार्ग अधूरा ही रहा। दर्शन केवल अध्ययन द्वारा मानसिक मुख के साधन बन गये या बड़े बड़े मंचीं पर व्याख्यान द्वारा ग्रपने प्रभाव जमाने का साधन बने। दर्शन के दर्शन का मार्ग न निकला। उपनिषद्-कारों ने श्रव्यात्मवाद की सार रूप में प्रस्तूत किया। उन्होंने बहके हए मानव को ईश्वर की छोर ले जाने का प्रयास किया । इबते हुये को तिनके का सहारा मिला परन्तु वह हालतें पढ़ने से हमारे अन्दर न उतरीं। योगिराज कृष्णा ने बड़े सरल नुस्खे दिये, उन्होंने कहा कि मन्त्र्य को जल में कमल के समान होना चाहिए। प्रजुन को समभाते समय जब ग्रजुन के संशय दूर न हये तब भगवान कृष्ण ने ग्रन्तिम सन्देश दिया ।

।। सर्वे धर्मान् परित्यज्य मा-मेकं शरएां ब्ज ।।

मगर यह भी हालत श्रेर्जुन के लाये न लाई गई। भगवान कृष्णा ने शक्तिपात द्वारा उनको इस योग्य बनाया कि सारे संशयों को दूरकर सारे गीता रहस्य को समभ सके। ग्राज हमारे मन विगड़े हैं, हम ग्रपने विगड़े हुथे मन से बिगड़े हुये मन का सुधार करना चाहते हैं। यह सम्भव नहीं। मनुष्य विवेक-शून्य हो गया है। इस विवेक को जगाना है। इन्द्रियों द्वारा प्राप्त किया हुमा ज्ञान ही स्रज्ञान है। इन्द्रियों के ज्ञान के छूटते ही शुद्ध ज्ञान, विवेक जागृत होता है इसके लिये हमें किसी पथ प्रदर्शक या गुरू की स्रावश्यकता होती है।

#### · दुरू कैसाहो:—

श्रज्ञान तिमरान्धस्य ज्ञानांजन शलाकया ।
चक्षुरूनीलतं येन तस्मै श्रीगुरवेनमः ।।
गुरूवही है जो ज्ञान शलाका से हमारी तिमिरान्धता को दूर कर दे।
महिफले हस्ती में किस से यार का पूछू पता ।
शमा भी खामोश है परवाना भी खामोश है।।

उपनिषद का ऋषि कहता है :--

।। उतिष्ठत जागृत प्राप्य वरान्नि वोधत ।।

उठो । जागो जाग्रो उन लोगों के पास जो ग्रात्मा को जानते हैं उनसे परमात्मा को जानने का मार्ग मिलेगा । परन्तु सहज ग्रौर सरल मार्ग को हमारे विद्वानों ने ऐसा जटिल बना दिया है कि हम साहस खो बैठे ।

जो तोहि प्रेम करन का चाव सिर धर तली गली मोरी ग्राव

।। क्षूरस्य घारा निश्चिता दुरत्यया दुर्गं पथस्तत् कवयो बदन्ति ।। उन्होंने बताया यह राह उस्तरे की तीक्ष्ण घार के ऊपर चलने के समान है । उनका विचार था कि गुरू के पास जाने के पहले मन को मार लेना होता है, वासना का मूलोच्छेदन करना पड़ता है बुद्धि निर्मल कर लेनी होती है सही है उनका विचार । उनके विचारों से कठिन अवश्य है मन मार कर मरे हुए मन से गुरू के पास जाने में कुछ न मिलेगा । इच्छाओं को मारकर ईश्वर प्राप्ति की इच्छा भी मर जावेगी । बुद्धि निर्मल करना हमारे वश की बात नहीं । गुरू के पास समित् पाणि: होकर जाना चाहिए । गुरू कृपा प्राप्त करने की इच्छा के अतिरिक्त अन्य साँसारिक इच्छायें न होना चाहिए, शेष काम गुरू का है, हमारा नहीं ।

गुरू कैसा हो:— ।। ब्रह्म निष्ठै।। जो स्वयं ब्रह्म में रहता हो, ब्रात्मा श्रीर परमात्मा को केवल पुस्तकों के ज्ञान से नहीं श्रपने धनुभव से भी जान चुका हो। गुरू मिला तब जानिये मिटै मोह संताप, हर्ष शोक व्यापे नहीं तब गुरू अपने आप ।

ऐसे महान प्रात्मा की पहचान के लिए तीन लक्षण शास्त्रों ने बताये हैं।
१-यदि ग्राप उसके पास बैठे हों ग्रीर बातें सुन रहे हों तो ग्रापका जी चाहेगा
कि हम यही बैठे रहें, उसके पास से ईश्वरी धार शिष्यों की ग्रोर लगातार
बहती रहतीं है। उसका सम्पर्क सुखद ग्रीर शान्तिदायक होता है।
२-वह स्वाद न हो वरन् साधू हो ग्रर्थात् साधना के द्वारा सत्य को ग्रपने जीवन
में ढाल चुका हो। वाणी में माधुर्य होगा। ग्रहं का कोई चिन्ह न हो।
३-वास्तव में वह देवता स्वरूप ही भाषित हो। देवता वही है जो (देता सब कुछ है पर लेता कुछ नहीं) वह ग्रपने को सबका सेवक समभता हो ग्रीर निःस्वार्य सेवा करता हो।

४-सद्गुरु को पाना सरल नहीं क्योंकि उसने अपने जीवन को क्रमशः प्रकृति, आत्मा और परमात्मा में लय कर लिया होगा। उसका जीवन प्रकृति से घुला मिला होगा उसमें इतनी सादगी होगी कि लोगों की निगाहें पड़ना कठिन होगा। उसकी सहज स्वाभाविक्ता लोगों को भुलावे में डालने वाली होगी।

ईश्वर या सद्गुरु को प्राप्त करने की इच्छा यदि आप में प्रवल रूप से जागृत हो उठेगी तो आप अपनी पुस्तकीय ज्ञान से ऊब उठेंगे। यदि आप असाह दीनदशा में उसे पुकारेंगे तो वह आपके पास ही होगा, दूर नहीं, भले ही उसके स्थूल के दर्शन बाद में प्राप्त हों।

जिज्ञासु मूल शंकर (दयानन्द) सच्चे शिव की खोज में घर बार छोड़कर निकल पड़ा। जंगलों की खान छानीं, गुफाम्रों-कन्दराम्रों में एवं दुर्गम मार्गों से पर्वतों को चोटियों को लांघा, अनेक साधु महात्माओं के दर्शन किये योग की कियायों सीखीं, शास्त्रीय पुस्तकों का अध्ययन किया और उन्हें सर पर लादे लादे फिरे। अभी तक इन्हें बताया गया था कि ब्रह्मचर्य से शरीर बनाओं उससे मन बलवान होगा और तेज प्राप्त होगा। उसका साक्षात्कार होता है गुरु बिरजानन्द जी से, जो चक्षु-हीन थे, दुर्बल काय थे। केबल हिड्डयों का पिजर मात्र ही थे फिर भी दयानन्द जी ने जर्जर शरीर वाले के मुखड़े में विशेष ओज पाया उसमें आर्कषणा था। यह काम सरल क्यों हो गया ? कैसे इतनी जल्दी दयानन्द की आँख खुली ? उसने तो अच्छे स्वरूप वाले, सुन्दर, सुडौल एवं आर्क- वहरों वाले गुरुओं को देखा था। उत्तर सरल था। बुजानन्द को

मिन्न पुरम के विद्योह प्रदेश के विद्योह प्रदेश के विद्योह के कि विद्योह के कि विद्योह के कि विद्योह के कि विद्याह विद्याह के कि विद्याह के विद्

। रिक ग्रिमिन्स किम्ह नुसप सीने से नाम पहुँ शिक किए है पूर्व उनके बताये हुये भागे को अपना कर रिक गिष्मि । सम्म । रिक न्याए कि कृष्ट हेन्स । समय का सदुपयोग करि । रेक हरुप हि । एहँ है । एक कि एक एक हि । हिकार

-हाक कि मुर्फ ही कि लाम है। इस है है। मन समान की है है। मन अरिहो कि तिक मिले कि रिप्त में है। है कि विशेष के भाव कार के ग्रिप्त कि राफ़ रिक रिक वरिनी कि फिलीक रिक्ष मिष्ठ रिफ़ । है रिक्र कि पि सान्द्रनी हाउड़ कि साहदा यन में हिरम महिरो है। सन्य विद्वास को हराते हरा महिरम हिन्क धरिनी कि महत्रु साम की ग्रम्ह इप रूत । है रिक्रा निमाम 15रिटक हिन है। इस प्रकार के गुर ईख्वर प्रारित के सहज मार्ग की सहज्जता को छिपाकर कि हापर 1क फिल्म के सम्ह विद्या दूसरे सक्ते मुख्या के मिनाम छ। इस स्वाध का स्व इस । प्रथम के 15 क्ष्मिन के 15 का मान के प्रत्य के भारत है। प्रथम निष्य मान भि एराक करार के रिक एए है फिरपूर है हाए हि में एंड रिप्टू एकि छिली इप हाँकथोर । 15नाम डिन कपड़वास कि गृए 15मइ र्रोस ई 15समा 15काइ

। एड़ी किड़ी कि रामिं रीम ,में एक के इनमाफ कर्तहरीए गुर इन किन्नी फिन जाम कि जुए दिय मिल वेहम और विवेद कुए दिय किएक छोड़ना पड़ा दयानन्द की सारा ज्ञान और अन्य विश्वास का मार्ग पड़ना पड़ा ! । कि लिपू कि नाह छड़ छाए कि लाह ग्रीह कि वर्ले में कि कि कि कि प्रिक्त में क्षित्र कि कि कि कि हो। क्षित्र कि इस्ताप्त कि क्षित्र कि कि कि कि मीड़ देना था। वह साधु बयानन्द मार्ग का अनुभव करा रहा था। सामने आते शावहपन्ता थी एक साहसी, हड़ एवं बली जिण्य की, जिसके हारा युग को नया

संसार दो के ग्री के बेरा हुआ है एक वह बगे है जो गुरू में पिगक कि मुस्

THE PARTY OF THE P

(88)

म्राप्यायित है जन जन का मन! हे पूज्य! तुम्हारा म्राभिनन्दन!!

श्री युक्त राम तुम चन्द्र सहशः, विकसित कर निज चौंदनी मधुर, शालीन भाव से कर देते, ग्रालोकित हर मानव का उर;

> प्रमुदित प्रकार पा जन-जीवन ! हे पूज्य ! तुम्हारा ग्रभिनन्दन !!

いていているというでは、

तुम, हे समर्थ गुरु, दूर करो.

मेरे मानस कीं जटिल पीर,

जीवन तरगी मँभधार पड़ी,

शुभ कर से दे दो शान्ति-तीर;

तुमको प्रिति तन-मन-जीवन ! हे पूज्य ! तुम्हारा ग्रिभनन्दन !! श्री चरणों में शतबार नमन !!!

~545ta-

तिलेश्वरनाथ मिश्र

तिनसुकिया (ग्रासाम)

## 📲 अनन्त यात्रा 🆫

(इस स्थाई स्तम्भ का उद्देश्य साधकों की ग्राध्यात्मिक प्रगति का विवरए।त्मक चित्र प्रस्तुत करके ब्रह्म-विद्या सुन्यवस्थित वैज्ञानिक ग्रध्ययन के लिए सुलभ करना है। एतदर्थ श्रद्धेय 'बाबू जी' के साथ एक श्रेष्ठ एवं सवेदनशील धम्यासी के पत्र-व्यवहार का क्रमशः प्रकाशन किया जा रहा है। पत्रों के केवल बही ग्रंश प्रकाशित किये जा रहे हैं, जो ग्राध्यात्मिक स्थितियों के ग्रनुभव से सम्बन्धित हैं। ग्रम्यासी का नाम ग्रादि व्यक्तिगत बातें प्रकाशित नहीं की जा रही हैं।

परम पूज्य तथा श्रद्धेय श्री बाबूजी

सादर प्रगाम

कृपा-पत्र ग्रापके मिल गये। ग्रापने लिखा है कि मेरे ख्याल से तुम्हारी हृदय चक्र की सैर पूरी हो चुकी ग्रीर ग्रब "ग्रात्मा चक्र" की सैर दरपेश है परन्त श्री बाबुजी ग्रापतो जानते ही हैं कि ग्रापके पत्ले एक बावरा पड़ा है जो हर चीज से अनिभज्ञ है। 'मालिक' की शिक्षा में जिसने अभी तक केवल दो ही Word सीखे हैं कि 'म्रागे चलना'। तो उसे फुरसत ही कहाँ है म्रीर वेचारा इतनी समभ भी कहाँ से लाए जो इन चक्रों ग्रीर पिड देश के विषय में कुछ समभे। फिर बाबूजी मैं तो ऐसे पथ का पथिक हैं जिसको यह ग्रन्दाज नहीं कि वह कितनी दूर है। ऐसे पथ के पथिक को तो केवल चलना ही है। हाँ जैसे एक बावरा पथिक चलता जाता है तो रास्ते में कोई पूकार कर कहता है कि 'ऐ पथिक'तू इतनी दूर चल चुका और ग्रब तू इस गांव में पहुंच गया, तो पथिक एक क्षण को खड़ा होकर सून भर लेता है ग्रीर फिर कुछ प्रसन्न सा होकर पून: श्रपना मार्ग पकडता है बस मेरे परम कृपाल 'मालिक' ने मुक्ते महादीन श्रीर बाबरा जानकर कुछ थोड़ी सी ऐसी ही दशा प्रदान की है श्रीर ग्रन्तर केवल इतना ही है कि उस पथिक को कोई दूसरा पथिक बतला ही देता था स्त्रीर इस मार्ग में स्वयं 'मालिक' ही बड़ी सावधानी से मार्ग के खन्दकों से बचाकर पथिक को मार्ग के उस पार तक पहुंचा देता है श्रीर केवल पहुँचा ही नही देता वरन श्रीर भी न जाने कितनी कृपा करता है, वह स्वयं हम पथिक भी नहीं जानते, जिसकी महिमा से यह लम्बा मार्ग छोटा होता जाता है।

ग्राज-कल मुर्दा वाली हालत फिर ग्रा गई है। ग्रपने भीतर बड़ी मिर्जी-वता लगती है। पूजा करते समय ग्रथवा जब लेटता हूँ तब तो विल्कुल मुर्दे की तरह हो जाता हूं। वैसे दिन में ग्राधिकतर तिबयत उदासीन भीर शान्त रहती है। ग्रपने 'मालिक' की याद के बारे में लिखा है सो ग्राप निश्चिन्त रहिए जब तक थोड़ा भी बस है तब तक चाहे रूप बदल-बदल कर चाहे Suppose करके 'उसकी' याद से, एक क्षरण भी खाली न रहने की ही कोशिश करूंगा। कुछ ऐसा है कि जब Suppose कर लेता हूं तो बिना उसके रूप की याद के चैन नहीं पड़ता है ग्रीर न यह विश्वास ही होता है कि मैंने 'मालिक' की याद की है परन्तु ग्रभी तो किसी न किसी प्रकार पूरी तरह न सही तो भी थोड़ी बहुत जितनी भी याद कर सकता हूं करता हूँ। भूल की हालत भी काफ़ी तौर पर मौजूद व स्थिर हो गई है। तिबयत में खालीपन ग्रौर हल्कापन ग्रब हमेशा रहता है।

श्रापकी दीन हीन सर्व साधन विहीन सन्तान

