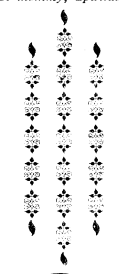
# सहज-मार्ग SAHAJ MARG

( Bi-monthly, Spiritual )





## Shri Ram Chandra Mission

**Publication Department** 

SHAHJAHANPUR. U. P. (India)

July '8

Editors Registration No. R.N. 12620/66
Dr. S.P. Srivastava M. A., Ph. D.

Kashi Ram Agarwal, N. D.

Yearly Subscription Rs. 5.00
One Copy Rs. 1.00

#### **CONTENTS**

| Subject                                   | Writer                             | Page         |
|-------------------------------------------|------------------------------------|--------------|
| 1 Prayer                                  |                                    | 1            |
| 2 Its Advent and Impact                   | Sri G. Vijayarangachar             | i 2          |
| 3 Laya Avastha in Brahm                   | Sri Ramchandraji,- Presid          |              |
| 4 Love of Wisdom                          | By Raghavendra Rao, Raic           | hur 7        |
| 5 Its Universality of Approx              | ach                                | 9            |
| 6 Sadhna Special                          | P. T. J. Rao                       | 12           |
| 7 Light                                   | S. A. Sarnad                       | 13           |
| 8 Service to my Master                    | E. Jai Ram Appa, M. A.,            |              |
|                                           | B. Ed. Raichur                     | 16           |
| 9 The Path of Meditation                  | P. T. J. Rao                       | 17           |
| 10 Experiences of an Abhyas               | si                                 | 18           |
| 11 Upavaasa                               | P. T. J. Rao.                      | 20           |
| 12 Winter Tour Programme                  | Sri Ram Chandra ji Mahar           | a <b>j</b>   |
| 1968-69                                   | President, Shri Ram Chand          | ra           |
|                                           | Mission Shahjahanpur.              | 21           |
| 13 Address                                |                                    | 23           |
| 14 Shahaj Marag-an Abhyasi                | 's                                 | 24           |
| Experience.                               |                                    |              |
| १५ मेरी बेचैनी                            | श्री रामचन्द्र जी – ग्रध्यक्ष      | २५           |
| १६ साधना के रूप                           | केसर चतुर्वेदी                     | २६           |
| १७ चरित्र संकट ग्रीर सहज मार्ग            | जगेन्द्र राजकिशोर रा <b>यजादा</b>  |              |
|                                           | उर्फ 'जग्गन'                       | ३३           |
| १८ पूजा-उसकी म्रावश्यकता भ्रौर वि         | त्रधिश्रीश्रीप्रकाश बी० ए० सीतापुर | ٧o           |
| १६ स्राध्यात्मिकता                        | श्री सुरेशचन्द्र जी, एम० ए०        | ४६           |
| २० समर्थ गुरू लाला जी के प्रति<br>(कविता) | श्री रमापति डींगर, सीतापुर २०      | ;, ४४,<br>५• |
| २१ दीपावली [कविता]                        | श्री बालाप्रसाद कुशवाहा इलाहाब     |              |
| २२ प्रार्थना (कविता)                      | मुसाहब राय 'ग्रब्तर' शाहाबादी      | <b>५</b> २   |

پېر څکۍ پېږ

# सहज मार्ग

उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्य वरान्निबोधत । (उठो ! जागो ! गुरुजनों को प्राप्त कर ज्ञान-लाभ करो ।)

# प्रार्थना

हे नाथ ! तूही मनुष्य जीवन का ध्येय है, हमारी इच्छायें हमारी उन्नीत में बाधक हैं, तूही हमारा एक मात्र स्वामी और इष्ट है, जिना तेरी सहायता तेरी प्राप्ति असम्भव है।



O, Master!

Thou art the real goal of human life, We are yet but slaves of wishes, Putting bar to our advancement, Thou art the only God and Power, To bring me upto that stage.

## Its Advent And Impact.

Sri G. Vijayarangachari

ORIENTALISTS, like the great Max Muller, have conceded that India is the cradle of Perennial Thought, Both the Sruti and Smriti - our Prasthana Thraya have mothered the world aspect of the everlasting and the eternal. Indeed, our culture is so richly endowed with the perpetual values that is has imparted to the Nation, a vitality, exceptional to tide it over the upheavals of a far-reaching order and range, across centuries of time. Whereas, other nations, riding to the height of the prosperity on the 'hedonist' wave, have, more or less, disappeared from the surface of the earth. It would seem, further, that men endowed with wisdom, from the pre-historic times, have given anxious thought to the 'Problem of Man', and that their advice, by and large, is that unless one sought out, first and primarily, the 'Purpose of Living,' all else one may do or design is bound to be short of meaning and incomplete. Dame Science may not grant this place of pride to a purpose, but the aspect must be considered its folly - an echo, perhaps, of its fat ego. It may ask for 'Design of living', foremost; but this, again, must be put to an error of the Age which must atone for an over-reaching allegiance to science.

The early practisers on the lines adumbrated appear, however, to have fallen prey to those who 'hold the body foe to soul, and flesh a beast which one must chain and tame with bitter pains, till sense of pain is killed', they did not stop to discriminate, and see, that mortification of will, desire and action are not enough; that there must also be mortification in the fields of knowing, thinking, feeling and fancying. One also finds in the canonical writings of Christianity, Hinduism, Buddhism and most of the other major and minor religions of the world, a strong plea of 'dying to self' in order to gain eternal fullness of life. But this ought to possess only an instrumental value, as the indispensable means to something else; for austerity can also be the exaltation of the more creditable side of the ego at the expense of the less ereditable.

Gita comes in with a heavy hand on the method of mortification, and, generally, on all processes involving mental excesses, as in yogas divorced from the primary aim of God-Realisation. It says, vide Chapter XVII, verses 5 and 6: "Those men who practise terrible austerities not enjoined by scriptures, given to hypocrisy and egoism, impelled by the force of lust and attachment; senseless, torturing all the elements in the body and Me also, who dwells in the body within, know thou these to be demoniacal resolves".

For certain persons and in certain circumstances, the Practice of austerities may be a method to man's final end. In most cases, however, it would seem that, what is gained by such austerities is not 'liberation', but achievement of 'Psychic' powers. The great theo-centric saints and spiritual teachers have admitted the existence of supernormal powers-Siddhisouly, however, to deplore them as obstacles to any sadhana involving self-realisation.

One cannot, indeed, know the purpose of life in all its fineness, unless one first unlearns the dirty devices of adult humanity. It is only by losing the ego-centric life that we save the hitherto latent and undiscovered life which, in the spiritual part of our being, we truly share with God. This new-found life is more abundant than the other, and of a different and higher kind. Its possession is liberation into the eternal and liberation is beatitude. Necessarily so; for the Brahman, who is one with the Atman, is not only Being and Knowledge but also Bliss.

There can be no complete communism except in the goods of the spirit, possessed by men and women in a state of non-attachment and self-denial, which should take the form, not of showy acts, but in behaving calmly and with quiet cheerfulness, when external circumstances or the state of our bodies predisposes us to anxiety, gloom or an excessive elation. This is neither stoicism nor mere passivity. It is rather an active resignation, indeed the acme of the total teaching of the Gita. Salf-will is renounced, not that there may be a holiday for willing, but that the Divine will may use us as its instrument for good and we remain, in the Gita words - "Nimitta matram bhava", content to do HIS Will. This state, technically known

as the Sthithaprajnatva, is impossible, obviously, to a mind imprisoned in private preferences and aversions.

I feel that the gift of twentieth century is not merely in 'gains' of science. It has, verily, given us two spiritual salwarts; one Samarthaguru Mahatma Ramachandra Ji of Fatehgarh, Uttar Pradesh, who attained perfection, in the incredibly short time of seven months, devoted the whole of his life for the cause of spirituality, and attained Mahasamadhi on the 14th August, 1931, at the age of fifty eight. The other, still happily with us, is an eloquent Presentation of the Samarthaguru himself: His Holiness Shri Ramachandraji of Shahajahanpur, also of Uttar Pradesh. He has inaugurated, on the 28th May, 1967, the Yogashram at Hyderabad for catering to the Spiritual needs of this State. The two God-men have set the pace for a real purpose of living. They are adequate answer to the material giantism facing the modern man. They have introduced a method of perfection, which is natural and simple, and based on Raja Yoga-best of wisdom's ways to Mukti. Their system may well be the alpha and omega of Raja Yoga, indeed its crowning stature. I hope to present the uniqueness of this system, and its absolute adaptability to present day conditions of life, in a matter of, say, five or six talks over the radio. I have no doubt that this system known as Sahaj Marg, or the Natural Path ( to realisation ) is the outstanding contribution of our century to the public weal. It may, indeed, be said to have ushered an era of spiritual renaissance, a process of the very regeneration of Man, in this country well know for its unitive wisdom. It is sure to spread out to the four corners of the world, in a fullness of time. Sahaj Marg is a rare and a real jewel to join and adorn an illustrious group in a galaxy of cultural wealth. The 'glories' it is bound to bring to our Age must far exceed all the 'gains', put together, in other fields of life.



## LAYA AVASTHA IN BRAHM

( Sri Ram Chandra ji,-President )

The goal of human life, at its lowest, is liberation and this is thought to be all and enough. But happier man is he who steps further in the realm of God. In my opinion liberation is a very narrow view of the Reality, because we have to travel on and on to reach the ultimate Destination of man. When the charm of liberation is there we forget the next and real step and that is a common error in human beings. It is also the fault of the Master if he does not encourage his disciples to go at the highest which we call Laya-Avastha or the absorbtion in Brahm. At every stage the Master should encourage his disciples not allowing them to stay before this Laya-Avastha in Brahm commences. The difficulty may arise with the Master himself even, when he is of the highest calibre in cases who do not totally adhered to the Divine Principle There and there may be the worshippers of God with all his paraphernalia but you can not call them the real worshippers. The real worshipers are those who worship one and one alone. They should throw their responsibility totally on God not even peeping towards any other side. When you are attached to one, He will be responsible for your work, and when you are attached to so many, they feel the responsibility but will make you the sharer of what they have and in that case every thing becomes unreal reality. Real purity can dominate only when you are attached to the Real Being. It is the duty of all the preceptors of the Mission to link every body with the purity of the highest nature.

When a man gets into the Central Region and crosses the seven rings of Splendour, he enters into the stateless state and goes further on. Then the Divine wisdom dawns on him, Afterwards comes the Divine Knowledge and then the Vision of the Absolute. May God bestow this condition on all our Abhyasis. But the thing does not end here, because the turn of Laya-Avastha comes now. What I have written here is now the work of God and not of the Preceptor, but still he is of great help. Although it is the end of all our activities still there is some thing there when we are in the infinity. I have written in "The Efficacy of Raj Yoga in the Light of Sahaj Marg" the word "Swimming". When the Laya-Avastha in Brahm commences there is a very fast rotation below the navel and there, control is needed and it is the work of the Master who may do it by any means. Then the same rotary movement travely above and reaches at stages in the occipital bone. Now the process is complete but, some-times, a little force in the brain continues, which diminishes gradually. This is the condition hardly bestowed upon human beings but to him alone who is dead to world and solely alive to God alone, in other words one who becomes "living dead". The Devas we worship have not even got the air of the highest. They have got the limited view of the Reality wanting absolutely in freedom.

No amount of Bhakti or Tapas can bring such a result. There is only one remedy that we should attach ourselves to such a Master who has got this stateless state, divorcing every other worship except that of God Absolute in right form.



# LOVE OF WISDOM

By Raghavendra Rao, Raichur.

To aspire to become wise is the natural urge of human beings. Some consider themselves wise and desire to grow still wiser. Some others are fed up with their own wisdom and hanker after some sort of superior or Divine Wisdom. There is a basic belief that wisdom is the cure of all the ills pestering mankind.

When the desires due to the knot of the heart, become the base or the controlling agent of the activity of human thought, the love of wisdom itself becomes one of the innumerable desires. The meaning of wisdom is coloured by the desires haunting the heart. Sometimes wisdom is translated as the knowledge about the special properties of the material objects to use them for comforts or gratifications. Some other times it is interpreted as the enlargement of one's awareness or even the development of the faculty of reasoning and logic to tickle or gratify one's own ego or pride.

It is almost universally accepted that wisdom is understood in two ways, namely the worldly wisdom and the Divine Wisdom. When the creation started it was as if a stream of Divine energy descended. Upto a certain point of descent it was one main stream. From there it branched into two main streams. Of course there have been many minor currents as well. Out of the above two branches one flows down wards and the other towards the right side tending to take an upward turn. The downward stream probably relates to materialisation and solidification and the right side stream is spiritualistic or

sublimating. The Divine Wisdom pertains to the right side stream and the worldly wisdom probably pertains to the downward stream.

It has been the speciality of the Yogis and Sages of India to aspire for the Divine Wisdom. For this, the first requisite prescribed by almost every great sage, is to purify the heart and to put a check to its downward tendencies. The Divine Wisdom dawns upon one who, they say, has rent asunder the knot of his own heart.

The point of Wisdom is just below from where the Divine current started to flow donwards. The great Yogins have discovered that one desirous of reaching the point of the Divine Wisdom should first make a movement towards the right direction in accordance with that branch of the Divine stream which flows towards the right side. There are five main points in the region of the heart. After completing the spiritual journey of these five points—each successive point is either towards the right side or at an upper level of the preceeding point—the pilgrim in the spiritual field enters the sphere of the Divine Wisdom.

The Divine impulse transmitted by one who has crossed all the points and has entered the Divine Region greatly helps one desirous of attaining the Divine Wisdom. In fact such a transmission becomes absolutely essential at higher levels which are so slippery that it is almost impossible to abide there unaided. Transmission from a capable and worthy Master alone can help to push the aspirant to the higher levels. Those having intense love of wisdom are requested to take up the research work in this field of Divine Wisdom and discover new vistas and possibilities hitherto unknown in this field.

## Its Universality Of Approach

Sahaj Marg would meet the world of workaday life with understanding and sympathy. Its approach is all-covering, facile, some what plebian; affable and egalitarian too. It is addressed to all spiritual aspirants without distinction of caste, creed, community or sex. It does not mark off any particular section for favour, nor play out to a specific status in life. It is universal in its appeal and applicability. Asking just for a spiritual urge or craving in man-for God-it is versatile enough to suit the living conditions of the generality of men.

Sahaj Marg saves the true aspirants from the shackles of dogma and doctrine, custom and ritual, tradition and usage, concept and form, fetishism and superstition. It relieves themfrom the weight of ceremonial piety and organised sacramentalism. It frees them from conceptual chains and canonical dicta. It delivers them from the charms of names and symbols which are credited to confer grace ex opere operato. Sahaj Marg has the advantage of being at once exoteric, for the unphilosophic many; and esoteric, for the initiated few. Its approach is positive and pointed like the methods of science and technology.

As an adjunct and creation of Shri Ramchandra Mission, Sahaj Marg has a public role to play, like activity of any other Mission anywhere. But apart from the idea, that it is out to reach its service to as wide a circle of aspirants as can be possible, the public part ends. It has thus no truck with methods of public worship, such as: rites, sacraments, ceremonies and liturgies, to name but a few. It asks more for private devotion, but then, not of the type implied in an intense con-

centration on an image or idea such as one comes across in other paths. Because, except they be rare cases, when the concentration results in such mental stillness, such a silence of intellect, will and feeting, that the divine word can be uttered within the soul, the method can be harmful. More often than not, the image concentrated upon becomes so hallucinatingly real that it is taken for objective reality and idolatrously worshipped. It is harmful too, When the exercise of concentration produces unusual psycho-physical results, in which the person experiencing them takes a personal pride, as being special graces and divine communications.

On the other hand, Sahaj Marg keeps to the essence of scriptures. It does not unsettle the working conditions of life. In fact, it considers all honest and clean occupations as sarcosanct and not, in the least, conflicting with spiritual life, as appears to be the general view. In a word: Sahaj Marg believes in 'best of both the worlds.' It encourages that we soar high with both the wings-family occupations, commitments and responsibilities, and practices and living in the constant thought of God; in short, samsara and nirvana, side by side. The upanishadic precept, indeed, is: "In darkness are they who worship only the world, but in greater darkness they who worship the Infinite alone. He who accepts both saves himself from death by the knowledge of the former and attains to immortality by the knowledge of the latter."

Sahaj Marg is particularly addressed to the man of discrimination as Gita also would recommend it—Tesham jnani nitya yuktamyeka bhaktir visishyate, ityadi, chap vii verses 16-19.

"The man of discrimination is the highest of My worshippers. Men of small understanding pray only for what is tra-

nsient and perishable. Men whose discrimination has been blunted by worldly desires, establish this or that ritual or cult and resort to various deities, according to the impulse of their inborn nature.

"Certainly, all these are noble, But the man of discrimination I see as my very Self. For he alone leves Me because I am Myself, the last and only goal of his devoted heart.

"Through many a long life is discrimination ripens; He makes Me his refuge, knows that Brahman is all. How rare are such great ones!"

Therefore, one has to contend with the all too human way. The vast majority of human beings believe that their own selfness and the objects around them possess a reality in themselves. But this belief lends them to identify their being with their sensations, cravings and private notion's and in its turn, this self-identification with what they are really not, effectively wards them off from divine influence and the very possibility of deliverance.

Sahaj Marg would therefore, like it that the whole of a man's workaday life should be transformed by him into a kind of continuous ritual, that every object in the world around him should be regarded as a symbol of God, that all actions should be performed sacramentally. This is but in tune with the famous word of Isavasya, our first upanishad: Isavasya midam sarvam yatkincham jagatyam jagat.

All the masters of the spiritual life, from the authors of the upanishads to Socrates, from Buddha to Saint Bernard, are agreed that without self knowledge there eannot be adequate knowledge of God, that without a constant recollectedness there can be no complete deliverance-Madbhakto yanti mamapi Gita, verse 23, chapter vii; Sarveshu kaleshu man musmara, verse 7, chapter viii; Kuthayanthascha man nityam tushyanti charamanthi cha-verse, 9, chapter x

So is why Christ spoke against vain repititions, insisted on the supreme importance of private worship. He had no use for sacrifices and not much use for the Temple. So also the Buddha of the Pali scriptures, who considered ritual as one of the fetters holding back the soul from enlightenment and liberation. So then, also, is Sri Ramchandraji who has stated the position succinctly and decisively in his book: 'Reality at Dawn': "The end of Religion is the beginning of Spirituality, the end of Spirituality is the beginning of Reality and the end of Reality is the real Bliss. Beyond Bliss is the Destination." This is the broadest canvas ever in the domain of spirituality. And Sahaj Marg is suffused with it and spreads the sweet scent tirelessly.



### Sadhna Special

A trainee has to travel in a special train of Sabhana on the lines laid down by Master to reach the Destination. His Grace is the firm foundation ensuring speed. Initiation with transmission and meditation with devotion are the two lines. Tranquility, moderation, constant remembrance and self-surrender are the intermediate stations. The lesser the luggage of effort the more the camfort that one derives in his journey. A dining saloon is attached to cater Viveka, Vairagya, Uparathi, Thithiksha, Shraddha and Samadhan. Booking offices for the reservation of seats are always open at the training centres.

-P. T. J. Rao

## LIGHT

(S. A. Sarnad)

Light is quite essential for life. Without light our life cannot exist. Even plants need light for their growth.

In spirituality light plays a very important role. Experiences of the vision of light are definitely considered to belong to higher plane of consciousness. The higher worlds are said to be filled with light and hence they are called 'brighter worlds'.

Light is spoken of as synonymous with knowledge and darknees with ignorance. The Buddha is said to have seen light under the Bodhi Tree at Gaya, after a long penance. Wisdom dawned upon him and he found the solution for the problem which was worrying him from his childhood. He must have certainly had the vision of light signifying spiritual advancement.

Sage Patanjali in one of his sutras mentions that by pranayama the veil on the light within is removed which helps in the attainment of Samadhi (ततः क्षीयते प्रकाशावरण्म्)

Meditation under Sahaja Marga (and some other systems) Starts with the idea of Divine light present in the heart. This meditation is only a means to constant remembrance of God, which ultimately leads to divinization of the whole consciousness. At one stage or the other, in the higher regions, meditation on the Divine light has to drop itself off. Just as the ladder is a means to climb up the terrace and its work is over when one has climberd up so also meditation or any other kind of worship will automatically bid farewell after its purpose is fulfilled.

Our scriptures speak of the region of light which is said to be beyond the ordinary planes of consciousness, described as darkness (ग्रदिस्यवराम् तमसस्तु पारे।) This region of light was set as the goal of human life, for, when compared with darkness light is decidedly superior. This was the main reason why light was so much praised in our ancient literature as a thing to be craved for. 'Lead me from darkness to light' (तमसो मा ज्योतिगंभय) was the prayer of our ancient Rishis.

In 'Reality at Dawn', Master has mentioned about the 'rings of splendour' in the Central Region. The Centre is described as having the colour of the faint reflection of colourlessness. Light and splender which serve as a thin barrier have to be crossed over during our march to the highest Ultimate, which is said to be neither bright nor dark. In fact, creation starts from light and the end of light is the beginning of dissolution. The Bible and the Upanishads corroborate this. Unless individual dissolution has taken place, entry into the Central Region is well nigh impossible. Light, then, is far grosser in comparison with the finer and subtler states of the Central Region. One of the Upanishads-The Isa-seems to hint at this. It says that the Ultimate Reality is covered with a glittering (golden) lid; and one has to uncover it so that the vision of the (Absolute) Reality is made possible (हिरणमधेन पात्रेस सत्यस्यापिहित मुखम् । तत् त्वं पुषत्रपवुषु सत्यधर्माय दृष्टये ।।)

The Sahaja Marga proceeds from light to grey as Dr. K. C. Varadachari has put it so beautifully. It aims at the Absolute Base or the Dynamo of creation where there is neither light nor darkness. There is no appropriate word in the World vocabulary to describe the condition which prevails there. It is said to surpass all the grosser conditions including that of

light. How can that final condition which excels light be adequately described? 'Grey' or 'faint reflection of colour-lessness' can be the only apt description of it.

In Hindu literature God is described as 'possessing the light of crores of suns' (सूर्यकोटिसमप्रभः''). When the light of even one sun cannot be completely imagined, how can the light of millions of suns be conceived? Perhaps, the description means that He is millions of times more life—giving than the sun. God is also described as 'peaceful, auspicious and One without a second' (बान्त जियमहेतम्). All these descriptions only prove that the Final Reality is beyond human conception. As nothing can be conceived beyond light, light must have seemed to be the only apt word to our ancestors to describe the excellence of God. But when the scriptures speak of crossing the opposites (इन्हानीत) inorder to attain the final goal they certainly mean that one should have experiences which are beyoned light, light being one of the opposites itself.

Thus, Sahaja Marga has not only stated the goal in clear and bold terms but has also provided the means to to achieve it. Meditation backed by transmission by the Divine Master and the practice of constant remembrance of God speed up one's progress on the spiritual path. It is now left to th ardent seekers of God to study this system of Sahaja Marga and be benefitted by it.



# Service To My Master.

E. Jai Ram Appa, M.A., B. Ed., Raichur.

Whenever I remember my elders advice to serve great men and be benefitted I find myself confronted with the following questions. What does the word service actually mean? Do great men really require service? If not why should I serve them?

Service is an action performed with obedience to fulfil the desires of the person whom I intendent to serve. There are some such persons whom I want to serve but their desires are not known to me. Some persons do not hesitate even in expressin their desires however silly they may be. If I just examine their desires I can judge the status of the person expressing them. Unless I know the desire of a person I cannot serve him to his satisfaction. The desires can be divided into two broad categories; Selfish desires and selfless desires.

My Master is above desires. Instead of expecting any service from the abhyasis he offers himself for their service. I am at a loss to know his desires so as to serve him in a better way. If I just closely study him I come to know that the purpose of his incarnation is to destroy evil forces and uphold righteousness, in order to provide conducive atmosphere for the spiritual progress of the people irrespective of the people irrespective of their caste, creed, religion, nation etc.

A mother will be very happy if she finds her son making good progress and bringing good name to her family. She will

not be so happy even if she is offered a great fortune at the cost of her son's happiness. I find this sort of selfless love in my Master. He will be happy to see spiritual progress in me. So, to him, I can rightly call my spiritual mother. That is why, being his son, I should make good progress in spiritual field and see him happy. The progress will be nearly impossible if I do not surrender myself to him and love him whole heartedly. Only love, surrender, co-operation and constant rememberance constitute real service to my Master. My duty is to serve him and become one with him. This is, in my humble opinion, a real service to my Master.

The purpose of my service should be to improve myself and be a fit tool in his hands for the work for which he has taken birth. Negligence, half heartedness, etc., are great dis-service to him, May he bestow upon me the grace to serve him.

#### 

#### The Path Of Meditation.

I live at the foot of the hill, on which is Lord Balaji. In winter the hill is at times completely covered by thick fog. I am worried about the fog as my path to get up the hill is not visible and clear. I can see only ten feet before me. I made up my mind to get up the hill at any cost. I got up the first ten steps. The next ten steps were visible, though not yonder. I succeeded in getting up the hill ten steps by ten steps, without the intervention of fog, which existed still. So also one could get on with his meditation and transcend step by step, inspite of the intervening thoughts. Master said, "When he has set his foot on the lowest rung of the ladder, the next one shall easily be traced out."

#### Experiences Of An Abhyasi

My Divine Master, it is impossible for words to express my deep debt of gratitude to you for the grace and love you have shown me while at Shahjahanpur and thereafter. I must confess that no where did I find such freedom of mind and spirit with another in my life and never did I think for a moment, before, that it would be possible for me to make your home, my own, in thought, word and deed. Not a day passes without remembering the festivity I had seen at Shah--jahanpur - your movements, your smiles and your compassion. Never could I imagine that people from far and near could be so united together in that one thought of the Supreme and if there was a discussion at all, it was all about that Supreme and none else. Each one was interested in knowing how the other arrived at the feet of the Divine Master and each received the other with rare affection and divine love. Thus was I blessed with seeing with my own eyes, feeling with my own mind that poetic spectacle how thou hast brought the distant near and made a brother of the stranger. At the parting, each one of us felt that a dearly loved one was leaving the other not knowing when they might meet again, if at all. The unfamiliar became the familiar and more - more than the brother. Result is that, among us, close contacts have been developing. This is perhaps one of the ways in which your message would reach far and wide. This is perhaps one of the ways in which the Supreme might be seen in all. Such is my novel experience, my Master.

On the day when my turn came to take leave of you,

I felt an uncommon pang in my heart and so came to you several times to express in words my gratitude, but was tongue-tied; and it seemed to me that you would give me no chance for it. I often thought that I was perhaps not considered fit for it. So, several times prayerfully I had to go to the couch of the Grand Master and pour out the anguish of my heart and had to remain content with this.

I do not know what I carried with me from Shahjahanpur but, I am sure, I did take you with me in my heart. Divine Master, you now belong to the multitudes and every one wants you. Those who are well to do, will whisk you away to their homes when you are here; but the less privileged ones like myself have only one alternative that is to keep you ever and anon in their hearts. In this situation, I entreat you to occupy my heart, my Master, and possess it completely. When you are with me I have nothing to fear and nothing to ask.

The divinity with which you filled me at the festival was so much that my heart reached a breaking point on the first day itself. At one stage, I felt compelled to get up and walk away from the assembly. To my good luck, I succeeded in containing it with determination. Ever, after this, the effect of your power was sweeping me all over, so far as I was concerned, and this continued for days together even after I reached home. I think, this is the gift with which you have sent me home but let me realise, in perfect awareness, the worth of what you have given me, ever and anon, my Master. My wife, has asked me to convey her deep love for you.

.....All these involvements have come in the way of my Sadhana but I have always been fixing my mind on your divine person for quicker relief. My wife is also placed in a similar anxiety. Let us not lose what you have given us while at Shahjahanpur, my Master, for our goal is complete one-ness with the Supreme in this very life very early and not any other aim. It is the belief of my mother-in-law that I am devoted to you. Hearing me tell her stories about your glory, she has come to have the feeling that if she prayed to you her prayer will be heard and she will receive your protection.

So far as I am concerned, my Divine Master, I have placed all my interests in you; all my amusements I seek in your divine thought, all my loyalty and fidelity I have given to you and all my hopes and trust I have placed in you, for you are my only goal. I proceed in the faith that here is the Divine One who will not fail me and would recognise my sincerety.

The purpose of my letter is to see that all the barriers between you and me are annihilated and to seek guidance in the smallest concerns of my life. If I do not disclose my difficulties to you to whom else will I do, my Master? I write this to seek inspiration from you to live a brave and a cheerful life in the face of disturbances.

# Upavaasa.

The word Upa-vaasa means, Upa - near; Vaasa - to dwell, i.e. to dwell near. Near to what? To God. To dwell near to God means to be attached to or to be in touch with the idea of God. But generally the word Upavaasa is understood to denote fasting. If a man beats over an anthill with a cudgel, does the snake inside die? So also by fasting the body the ego (Ahamkara) does not die. To be attached to the idea of God by meditation is what is literally meant by Upavaasa.

-P. T. J. Rao.

# Winter Tour Programme 1968-69 OF

## His Holiness Shri Ram Chndra Ji Maharaj

President, Shri Ram Chandra Mission SHAHJAHANPUR.

| Sl. PLACE                  | ARRIVAL           | DEPARTURE  |
|----------------------------|-------------------|------------|
| No.  1 Shahjahanpur        |                   | 23-11-68   |
|                            | 24-11-68          | • 25-11-68 |
|                            | 27-11-68          | 29-11-68   |
| 3 Vijay Wada               | 29-11-68          | 30-11-68   |
| 4 Rajah Mundaray           | 1-12-68           | 4-12-68    |
| 5 Hyderabad                | 4-12-68           | 4-12-68    |
| 6 Bidar                    | 4-12-68           | 5-12-68    |
| 7 Gulbarga                 |                   | 8-12-68    |
| 8 Raichur                  | 5-12-68           | 9-12-68    |
| 9 Anantpur                 | 8-12-68           |            |
| 10 Cuddapah                | 9-12-68           | 11-12-68   |
| 11 Rani Gunta              | 11-12-68          | 14-12-68   |
| 12 Tirupathi               | 14-12-68          | 14-12-68   |
| 13 Banglore                | 14-12-68          | 18-12-68   |
| 14 Salem                   | 19-12-68          | 20-12-68   |
| 15 Coimbatore              | 20-12-68          | 20-12-68   |
| 16 Madurai & Virumdhunagar | 21-12-68          | 23-12-68   |
| 17 Tiruchirapalli          | 23-12-68          | 26-12-68   |
| 18 Madras                  | 27-1 <i>2</i> -68 | 2- 1-69    |
| 19 Nagpur                  | 3- 1-69           | 4- 1-69    |
| 20 Shahjahanpur            | 5- 1-69           |            |
| 20 Manjanaryon             | •                 |            |

**~>** 

#### **ADDRESS**

| 1. Vijaywada     | Dr. V. Parthasarthi Regd. Medical<br>Practioner. Surya Rao Pet., Vijayawada.                            |
|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2. Hyderabad     | N. Kumara Swamy, 5. 1. 15 Mohiuddin<br>Pasha Beg GualiGuda, Hyderabad (A.P.)                            |
| 3. Rajmundary    | Shri P.Subramanyam, Evrest Hotel, Rajamundary,                                                          |
| 4. Gulbaraga     | Shri S.A. Sarnad, House No. 40, Govt. Quarters, Jewargi Road, Gulberga.                                 |
| 5. Raichur       | Dr. D.R. Vithal Rao, Advocate, Asafali<br>Building, Raichur.                                            |
| 6. Cudapth       | Sri R. Ramchandra Reddy, Cuddapah, oil & Paint Industries, B/ 386-B, Cooperative coloney, Cuddapah [AP] |
| 7. Tirupati      | Dr. K. C. Varadachari M.A., Ph.D. Shri<br>Rajgriha, G.Car Street, Tirupati Distt.                       |
| 8. Trichnapalli  | Capt. T.N. Ramaswami, M.A., Sahaj<br>Marg Hall, B-27, 21th Cross, Thillaingar<br>Trnchnna palli.        |
| 9. Banglore      | Shri J. R. Doreswamy Iyer, 191, Ist. Block, Jayanagar, Banglore-1                                       |
| 10. Chinnapatnan | Shri M.D. Jahagirdar, Police Training centre, Chinnapatnan [Mysore State]                               |
| 11. Madras       | Shri R. Vira Raghuvan, 39, Ist Main<br>Raod, Raja Annamalaipuram, Madras-28                             |
| 12. Madurai      | Shri Thasma Swami, No 7, Mynatappa<br>Kulum, 3rd Street, Cart Gate, Madurai- I                          |
| 13. Nagpur       | Dr. S. V. Kalay, West High Court Road,<br>Sharampeth Extension, Nagpur.                                 |

## Sahaj Marg - an abhyasi's experience.

Craving the indulgance of the Master, the Preceptors and abhyasis, I wish to place on record my experience as an abhyasi. Durig a Sunday Sat sangh meditation, these ideas flowed into me.

It is well known that the Divine and the infant are equated by lay people and those who "know things". From the physiologist's point of view, the infant (one may prefer to say the New born infant) whose brain is developmentally at the subhuman stage, but which has the potntiality to reach human (psychic) proportions quickly, is very like the "spinal animal' (an experimental subject in the biological laboratory). The spinal animal having no higher brain centres exhibits all reflexes (physiological activities like digestion, respiration etc..) necessary to maintain its life and keep away from dangerous stimuli. The infant just carries on the vital physiological activities, reacts to stimuli, but performs no volitional acts, has no "raga" or " dwesha" and is at Peace like a "gnani" or " realised soul". It is precisely in that context and at that level, that I refer to infancy as being equal to the stage of "Mukti" or "Liberation" during the time one lives or as Dr. Varadachari put it, "we grow into the Divine."

Now, my experience under Sahaj Marg has proved that this system sublimates one into "infancy". The infant has no problems, no ego, no "free will"; it just lets the Divine take care of it. Is it not this "Surrender" to the Divine that the "abhyasi" aims at? Is it not this feeling, that, not an electron or proton of the physical body is ours and much less we can control it? The Transmission by the Master makes us

"grow back" into infancy. The Master puts it as traversing the periphery towards the centre or crossing the rings to reach the centre and let the "Tam" flow into One's being, to be soaked in it.

As to my experience, though, I do not know to what stage I have been taken, I have gone through the spiritual processes of being made a 'spinal animal'. I have continuously experienced my brain being neatly scooped out during meditations tarting with the "frontal lobe" and reaching the posterior parts, as Dr. Varadachari jocularly put it, "better than a Surgeon's Surgery." The grossness was being thus removed. I feel headless and now I know what is meant by ' having no head weight; and without the head it is somebody else's (the Divine) job to control my higher (pyschic) functions. Now I feel the process extending to sense organs and I pray to the Master for an excision or removal of my gross eyes, gross ears, gross nose, gross tongue and gross mind. This is just growing into infancy when one cannot see evil, hear evil, smell evil, taste evil or think evil, Vedanta teaches us all this as means to attain 'Feace.' But who will do all this for us except our "Master" to whom we pray "Thou art the only God and Power to bring me upto that stage". Our Master and the preceptors whom I have known always appear to me as infants.



## मेरी बेचेनी

[थी रामचन्द्र जी -ग्रध्यक्ष]

भाई चाहता तो यह हूँ कि सब मिलकर जो काम जिसके लायक है उसको करें। मगर लोगों में दिलचस्पी पैदा नहीं होती। जिन लोगों को ईश्वर विषय में दिलचस्पी पैदा नहीं होती। अगर [Sincerity] अपनत्व के साथ वे मिशन के कामों में ही दिलचस्पी पैदा कर लें तो भी हो सकता है कि ईश्वर—विषय में दिलचस्पी पैदा हो जाय। मगर पित्तामारी कोई करने ही क्यों लगा? गरज तो मेरी ही रह गई हैं और वास्तव में है भी ऐसी ही बात। इसीलिएं वास्तव में मैं खुशामद ही सबकी करता हूं, कि शायद इसी चापलूसी से कोई फायदा उठा ले। लोग इस इबारत को देखकर हंसेगे मगर में अपनी तिवयत को क्या करूँ कि मैं सब की सब सबमें उड़ेलना चाहता हूं। मुमिकन है कि यही बजह हो कि लोग उसको ग्रहण करने के लिये तैयार न होते हों। उड़ेल तो मैं जाऊँगा ही चाहे वह फिर छलक ही क्यों न पड़े श्रीर जिसमें उड़िल गई तो फिर दूसरे लोग बस छलकी हुई ही पावेगे। इसीलिए मैं चाहता हूं कि सबमें उड़ेलूँ और इस बक्त में तो ऐसा है कि सबके सबमें या जो चाहे उनमें असल हालत उड़ेली जा सकती है .... . .... ।

जब मैं यह देखता हूं कि मुभे ग्रभी कितना सिखाना है तो मेरे होश उड़ते हैं। ग्रीर चाहता यह हूँ कि घोलकर पिला दूँ। मगर घोलकर पीने बाले भी इक्का दुक्का मिलेंगे ग्रीर यह मेरी किस्मत है। मुभे तो ऐसा एहसास होता है कि जितना गुरू महाराज ने सिखाया है ग्रीर सिखाना ग्रब भी जारी है; इतना ही ग्रगर मैं किसी को सिखाता हूँ तो फिर भी जो मैं ग्रागे सीख रहा हूँ वह वाकी रह जाता है। ग्रब क्या तरकीब हो सकती है कि वह भी बाकी न रहे ? वह यही है कि लोग ग्रपनी उच्च लय-ग्रवस्था पैदा करें ग्रीर ग्रगर कहीं बिलकुल घुल मिल जावे तो फिर कहना ही क्या। ग्रीर भाई जितना कि मैं ग्रब ग्रीर सिखाया जा रहा हूँ ग्रगर कोई ऐसा बनने की कोशिश करे तो इसकी तरकीब वही है कि मुभे ग्रपने में लय होने के लिए मजबूर कर दे। ग्रव इसकी तरकीब भाई वही है जिसे मेधावो को वर्ग कुफ समभेगा। ग्रथीत् [शग्ले राबता शक्त के ध्यान को कहते हैं।] मेरा मन्द्रा यह है कि लोग इस बात पर श्रा जावें श्रीर उनका शौक इस हद तक जाग जावे कि वह इतनी तरक्की करने के लिए तैयार हो जावे। भाई मेरी समभ में नहीं श्राता कि लोग इन चीजों को लेने के लिये कमर क्यों नहीं कसते। मैं तो इसकी कुछ कीमत भी नहीं मांगता। मुफ्त दिया चाहता हूं .... श्रीर भाई जब मुभसे यह चीजों कोई न लेगा तो मुमकिन है कि मैं उनको फेंक कर जाऊँ, इस कारण से कि सम्भव है मेरे बाद ही कुछ लोग "छपरा भर सोहाग" उठा लें। बस मुभमें अगर कोई इच्छा है जो श्रव तक नहीं छूटी तो वह यही है श्रीर मुभे इस जजवे की रोक थाम करना पड़ती है।

मैं चाहता तो यह हूं कि सब लोग लिपट लिपटाकर ग्रापना काम बना लें। मगर बनता जतना ही है जितना ईश्वर को मंजूर होता है। यह जरूर है कि मेहनत रायगां (वेकार) नहीं जाती ग्रीर इसी से कुदरत कामला मौजजन (प्रवाहित) होती है। मगर मेहनत ही करना हर शख्स के लिये मुश्किल मालुम होता है। कारण यह है कि शौक ग्रीर तड़प नहीं। किसी ने ग्रपने जिस्म (शरीर) को निगारखाना (श्रांगार गृह) बना लिया ग्रीर किसी ने ग्रपने दिल को सराय—जहां पर हर मुसाफिर (यात्री) टिक जाता है।

यह सब जानते हैं कि जिस्म एक दिन नहीं रहेगा और इसकी परबिश्च तथा परदाखत (पालन पोपरा) उसी हद तक जरूरी है जितना कि वह अपने लिए और दूसरों की खिदमत के लिए जरूरी है। जब लोग मुक्तसे रूहानी खिदमत (ग्राध्यादिमक सेवा) नहीं लेते तो जिस्मानी खिदमत (ग्राध्यादिमक सेवा) नहीं लेते तो जिस्मानी खिदमत (ग्राध्यादिमक सेवा) नहीं लेते तो जिस्मानी खिदमत (ग्राधौरिक सेवा) ही लेवे । मुक्ते जिस्मानी तकलीफ (कष्ट] तो रहती ही है- जहां एक लादी तहाँ सवा लादी । भाई सच कहता हूँ इस शारीरिक तकलीफ में वह राहत (चैन) मिलती है कि जो बादशाहों को नसीव नहीं । मैं गिलाफ (ग्रावरण्) बहुत बदल चुका हूं और अब ग्रगर कोई गौर से देखे तो उसकी लिवासे उरयोनी [पोशाक रहित ग्रसल ही ग्रसल) ही मिलेगा और यही वस ग्राखिरी गिलाफ है जिसके वाद (समय ग्राने पर) द्सरा लिवास (पोशाक) एहनने की जरूरत न रहेगी। चाहता तो यही हूं कि इसी लिदास को ग्राप सब लोग जेवतन (पहनें) करे। मगर जब तक मौजूदा लिवास की कदर और ग्रहमियत तथा उसकी तड़क-भड़क का ख्याल मौजूद है लिवास उरयानी ग्रसम्भव है। .... .... ....

बीमाी भी रूहानी (अध्यातिमक) मर्जी की एक दवा है। इसलिए कि इससे संस्कार साफ होते हैं और तकलीफ सहने के लिये बरदास्त (सहनशीलता) की ताकत बढ़ती है। जहाँ तक हिम्मत गवारा कर सके दूसरों की तकलीफ बचाय और खुश रहे ताकि द्सरे लोग परेशान न हों। भाई हमारे यहाँ तो जो लोग ठीक रास्ते पर चल रहे हैं उनमें वीमारी के मौके पर ऐसी अच्छी हालत पैदा हो जाती है जो अगर कोई गौर करे तो दिल बहलाने के लिए काफी है।

सब कुछ कहो मगर लोगों को होश नहीं ग्राता। कुछ ऐसे भी हैं कि यह उम्मीद लगाये बैठे हैं कि मैं एकदम से उन्हें सब कुछ दे दूँगा। लाखो जन्म गुजर गये अब तक अपने वतन को वापिसी नहीं हुई और अब भी उसका ख्याल पैदा नहीं होता । मैं भला क्या कर सकता है जब कोई चलना ही नहीं चाहता। यह सब ईश्वर के हाँथ में हैं जब बह चाहेगा यह भी हो जायेगा। मैं तो यही चाहता हूं कि मुभे जो कुछ थोड़ा बहुत ग्राता है इतना ही लोग सीख लें ग्रौर इतना सीखने के बाद भी ग्रगर उनकी तड़प बुफ न चुके जैसा कि होना चाहिये तो मैं म्राजादी से कहने के लिए तैयार हूँ कि मुक्तसे ज्यादा जानने वाले की तलाश कर लें; इसलिए कि पूरी खूशी इसी में है कि लोग मूभने वेहतर निकलें। मेरा क्या ग्रीर मेरी हालत क्या ? ठीक तो गुरू महाराज ही को खबर है। इतना जरूर मैं जानता हूँ कि In Finite (म्रसीमित) में Swimming [तैराकी] जरूर कर रहा हूं भ्रौर उसक। छोर नहीं। इसलिए मैं ग्रपनी ग्रात्मिक उन्नति के बारे में क्या राय कायम कर सकता हूं जबिक न मालुम स्रभी कितना Swimming [तैराकी] वाकी है। एक बात मैं जरूर लिखे देता हूँ कि मुमिकिन है मेरी थोड़ी बहुत हालत जो कुछ भी है अगर कहीं कोई किसी समय में इसका समभने बाला बन गया या किसी तरीके से ग्रीर लोग भी इसको मालूम कर सके तो फिर उनको मुक्तिन है तमाम उच्च अफसोस से हाथ मलना पड़े। मगर पता नहीं क्यों ज्यादातर लोगो के जूँ नहीं रेंगती श्रीर मैं तौ भाई इसको अपनी कमजोरी कहुँगा स्त्रीर बाकई कसूर भी मेरा ही है। यह हो सकता है कि मुक्तमें कुछ बच्चापन हो जिसकी बजह से मेरे कहने सुनने का ग्रौर तबज्जह का उन पर ग्रसर न पड़ता हो।

कुछ लोगों में जाति का स्रिभिमान ज्यों का त्यों है फ्रीर इसी हैसियत से

मुक्तको वह देखते हैं जैसे कि उच्च को अपने से नीच को देखना चाहिए। मैं तो भाई ऐसे तबके में पैदा हुआ हूँ जिसको उच्च कुल वालों को नीच समकता ही चाहिए। उनकी निगाह मेरे जिस्म और जाति पर रहती है उस हालत पर नहीं रहती जिससे उनको मदद लेना है। मुक्ते इससे कुछ खेद नहीं है मैं तो वह चींटीं हूँ कि मुक्ते लोग यदि बे चाहे तो पैर से मसल दे, मैं वह बर्र नहीं हूँ कि जिसकी पकड़ने या अपनाने से वह काट खाये और तकलीक पैदा कर दे। जाति का अभिमान एक बहुत बड़ी रुकावट है और यह पहली ही चीज है जो जरूर दूर होना चाहिए। ईश्वर को हजार हजार धन्यवाद है कि मैं ऊँचे कुल में पैदा नहीं हुआ जो यह कम बोरी मुक्तमें रहती। कबीर साहव ने क्या अच्छा कहा है।

नीच २ सब तर गये सन्त चरन लवलीन । जाति के ग्रभिमान से, बूड़े सकल कुलीन ।।

## समर्थ गुरू लाला जी के प्रति

[रमापित डींगर, सीतापुर]
हट गये मुर्दा फिजाग्नों से श्रु वेरे के कफन,
इक नये दौर का पैगाम लिए उतरी किरएा।
दामने गुल पे मचलती है नजारों की फवन,
क्योंकि धरती पे उतर ग्राये हैं पुर नूर चरगा।
ग्राज जुल्मत के बदन पर है मुनब्बर चोला,
उस ने चेहरे से नकाब उल्टी तो बरसा कंचन।।

X

साजे बहदत पे नया गीत छिड़ा ग्राज के दिन, वक्त की घार ने इक मोड़ लिया ग्राज के दिन। वेद का ज्ञान बना किल्लानुमा ग्राज के दिन, इश्के सादिक ने किया फर्जे ग्रदा ग्राज के दिन। फिर ग्रनासिर में हुग्रा ग्राज जुहरे तरतीब, फातहे दिल जो फतहगढ़ से उठा ग्राज के दिन।

 $\times$ 

# की साधना के सप किसर चतुर्वेदी )

साधना दो प्रकार की मानी गई है-वहिर्मु खी साधना तथा अन्तर्मु खी साधना । बिहिर्मु खी साधना के अन्तर्गत अनेक प्रकार की अर्चना पद्धतियाँ यथा मूर्तिपूजो, जप-तप, विविध आसन इत्यादि आते हैं। अन्तर्मु खी साधना में विविध ध्यान पद्धतियाँ आ जाती हैं। कुछ विद्वानों ने साधना को निम्न रूपों में विभाजित किया है- (१) तन की साधना, २- बुद्धि की साधना, ३- मन की साधना तन व बुद्धि की साधना का तात्पर्य बहिर्मु खी साधनाओं से है तथा मन की साधना अन्तर्मु खी साधना है।

बहिर्मु खी साधना, साधना की प्रथम सीढ़ी है। इस प्रकार की साधना साधक को इस योग्य बनाती है कि वह अन्तर्माखी साधना (ध्यान) करने के योग्य बन सके । ग्रनेक प्रकार के जप-तप साधक में इन्द्रियों को वशवर्ती करने की शक्ति उत्पन्न कर देते हैं । प्राचीन काल के ऋषि-मुनि अनेक प्रकार के तप करके शरीर को जर्जरित कर ग्रपनी समस्त इच्छाग्रों को मनप्राय कर देते थे तथा भ्रपने भन्दर भ्रनेक गुलों यथा सहिष्णुता, धैर्य, क्रोध हीनता ग्रादि को विकसित कर लेते थे। इन इसदग्राों का विकास मानव को पूर्ण मानव बनाने की नींव रख देता था। प्राचीन समय में ऐसा विश्वास था कि शरीर को जितना ही कष्ट दिया जायेगा ( ग्रनेक कठोर साधनाग्रों द्वारा यथा ग्रीष्म ऋत् में ग्रपने चारों ग्रोर ग्रीग्न प्रज्ज्वलित करना शीत ऋतु में नदी के जल में खड़े होना, प्राणायाम की विविध क्रियाओं को करना मादि)। उतना ही तप कर यह स्वर्ण सहश दीप्तमान हो जायेगा । इसी विश्वास के श्राधार पर ही नाथ श्रौर सिद्ध सम्प्रदायों में विविधि वाह्य साधनात्रो का बीजारोपरा किया गया। स्वयं बुद्ध भगवान ने भी तन की साधना पर विशेष बल दिया। तपस्या द्वारा तन और मन की पवित्रता ही उनका लक्ष्य था। प्राचीन काल में सभी का ऐसा विश्वास था कि जब तक व्यक्ति अपने को कष्ट नहीं देगा तब तक उसमें लोक कल्याएा की भावना जागृत नहीं हो सकती इसी कारण वाह्य साधनाग्रों पर विशेष

बल दिया गया बाह्य साधनायें ही अन्तर की पवित्रता की आधार शिला मानी गईं।

परन्तु समय परिवर्तनशील है। जो साधनाये साधक को ब्राध्यात्मिकता ग्रहण करने के लिए सुयोग्य पात्र बनाती थीं वे ही कालान्तर में दिखावा मात्र रह गईं। इसी दिखावे के द्वारा साधु सन्त भोली—भाली इनता को ठगने लगे। साधु सन्तों को अनेक बाह्य कष्टों को भेल कर साधना करते हुये देख कर जनता की उन पर श्रद्धट श्रद्धा हो गई परन्तु इन बाह्य साधनों की श्रोट में श्रिधकांश साधु कैंसे-कैंसे घृणित कार्य करने लगे यह किसी से छिपा नहीं है। शनैः शनैः जब जनता को इसका ज्ञान हुआ तो उसका विश्वास इन तथाकथित साधु-सन्तों पर से उठने लगा और बाह्य साधनों की नगण्यता दृष्टिगत होने लगी। बाह्य साधनांशों के ह्यास का एकमात्र कारण यही है कि ये जिस लक्ष्य को सम्मुख रख कर ग्रारम्भ की जाती हैं उस लक्ष्य को प्राप्त करने में प्राया असमर्थ रहती हैं। इन साधनों द्वारा ग्रिजित शक्ति का साधक दुष्ट्पयोग करने लगता है। ये साधनाऐ साधन न रहकर साध्य बन जाती हैं और साधक को श्रन्तमुंखी साधना करने के योग्य नहीं बना पातीं ग्रतः ग्राज के बैज्ञानिक तथा बुद्धिबांदी युग में बाह्य साधनाश्रों का ग्रध्यात्मक क्षेत्र में कोई विशिष्ट स्थान नहीं है।

वाह्य साधनों के सम्बन्ध में एक वा कीर विचारकीय है। अज का साधक साधना हेतु वन-उपवनों में नहीं जाता, वह जीवन से उपरामता ग्रहण नहीं करता, वह तो जीवने संघर्षों से जूकता हुग्रा ही ईश्वर को पाना चाहता है। इतना श्रवकाश उसे नहीं है अथवा इतना रुक्तान उसका आध्यात्मिकता की ओर नहीं है कि वह इन वाह्य साधनाओं को अपनाये और इनको कि-यात्मक रूप दें श्रतः वह इन साधनाओं से यथाशक्ति दूर रहकर संसार में सुख व शान्ति खोजने लगा। जिनकी रुचि आध्यात्मिकता की ओर है और जो मुक्ति के इच्छुक हैं उनकी हिष्ट स्वतः ही उन संस्थाओं की ओर उठने लगी जो वाह्यं साधनाओं की निर्थकता को जान गयीं हैं और अन्तर्भुं खी साधना पर बल देती हैं। श्रव कबीर की वाणी की सत्यता पर व्यक्ति का विश्वास हढ होता जाता है:—

माला फेरत जुग गया, गया न मन का फेर। कर का मनका डार दे, मन का मनका फेर।। यह संकेत वाह्य साधनाश्रों की निरर्थकता की स्रोर ही है। इतना ही नहीं, उन्होंने यह भी कहा है -

### कांकर पाथर जोड़ कै, मस्जिद लई बनाय। ता चढ़ि मुल्ला बांग दे, क्या बहरा हुन्ना खुदाय।।

इससे अधिक वाह्य साधनाश्रों की निस्सारता पर ग्रौर कौन प्रकाश डाल सकता है।

श्रन्तर्मु खी साधना से श्रिभित्राय है मन के द्वारा साधना। इस साधना का मुख्याधार 'ध्यान' है। ध्यान की ग्रपरिसीम शक्ति से सभी परिचित हैं। ध्यान से हां ग्रन्तर की पिवत्रता संभातित है हृदय पर किये गये ध्यान से रक्त की पिवत्रता में सहायता मिलती है श्रीर रक्त की पिवत्रता विचारों को पिवत्र करने में सहयोंग प्रदान करती है। विचारों की पिवत्रता व शुद्धता ही श्राध्यात्मिकता का श्रारम्भ है। जब तक व्यक्ति के विचार शुद्ध नहीं होते तब तक वह सद्धा मानव कभी नहीं बन सकता। कहाभी गया है:—

#### जपात् शतगुराा ध्यानं, ध्यानात् शत गुराा लयः ।

ध्यान का प्रथम परिएाम है चित्त की एकाग्रता। चित्त की एकाग्रता के बिना साधक को अपने लक्ष्य तक पहुँचने में कभी भी सफलता प्राप्त नहीं हो सकती । जब साधक का व्यान अपने लक्ष्य पर केन्द्रित हो जाता है तो वह लगन के साथ साधना ग्रारम्भ कर देता है। साधना की लगन का बहुधा यह परिणाम देखा गया है कि साधक साधना को ही साध्य मान बैठता है अर्थात् वह ध्यान करना ही अपना महत् कर्त्त व्य समभ लेता है वह यह भूल जाता है कि उसके ध्यान का लक्ष्य क्या है ग्रथवा वह किस लिए घ्यान कर रहा है । दोनों समय घ्यान मग्न होकर बैठने को ही वह मान्यता देता है। उसे यह स्मरण ही नहीं रहता कि ध्यान की किया वह लकडी है जिसका सहारा लेकर उसे अपने लक्ष्य तक पहंचना है। यही कारण है कि निरन्तर साधना करने पर भी वह अपने गन्तव्य तक कठिनाई से पहंच पाता है । उसको यह शिकायत रहती है कि वह साधना तो करता है परन्त् उसका पूर्ण प्रतिफल उसे नहीं मिलता है । उनकी शिकायत तो ठीक होती है परन्तू इस कमी का उत्तरदायित्व साधक स्वयं पर ही है ग्रतः साधक की दृष्टि सर्दंव लक्ष्य पर केन्द्रित रहनी चाहिये श्रीर उसे साधना को साध्य समभने की भूल नहीं करनी चाहिये।

अन्तर्मुखी साधना की सफलता इसी में समभती चाहिये कि साधक में स्वतः परिवर्तन होता चला जाये। इन्द्रियों को वशवर्त्ती करने के लिये उसे निग्रह प्रसालियों का ग्राक्षय न लेना पड़े। सावक के दैनिक व्यवहार में चमत्कारिक परिवर्तन होता जाये। वह अपने समस्त कर्ताव्यों को पूर्ण करने में कष्ट का अनुभव न करे। बास्तव में जितनी समक्षदारी व ईमानदारी के साथ वह ग्रपना कार्य करता है उत्तती ईमानदारी से श्रपने कर्तत्यों का परिवहन करने वाले कठिनाई से मिलेंगे । हाँ साधना करने वाले ग्रौर साधारण व्यक्ति के कार्य करने में यह अन्तर होता है कि साधना रत प्राणी फल को हब्टि पथ से हटा कर कार्य करता है वह कार्य के निए ही कार्य करता है प्रतिकल की स्राकाँक्षा उसे नहीं होती ग्रौर साधारण व्यक्ति की दृष्टि कार्य के फल पर लगी रहती है इसी कारएा कार्य में सफलता न मिलने पर साधारए। जन दूखी होता है, रोता है श्रीर श्रपने भाग्य को कोसता है, श्रपने कार्य की श्रसफलता का दोष किसी दूसरे प्राणी अथवा परिस्थिति को देता है परन्तु साधना रत प्राणी सफलता ग्रीर ग्रसफलता को समान रूप से ग्रहण करता है ग्रीर ग्रपने असफल होने का दोष किसी दूसरे को नहीं देता। वह सुख-दु:ख दोनों को ही ईश्वरी देन समभ कर समान भाव से प्रहुए। करता है इसी कारएा ग्रनेक पीड़ायें तथा बाधायें उसे कर्त्तव्यच्यूत नहीं कर सकतीं। वह तो संसार में समस्त कार्यों को करता हुया भी इस प्रकार रहता है जैसे संसार से उसे किसी प्रकार का लगाव नहीं है। वह यन्त्रवत् कार्य करता रहता है। उसका निष्पक्ष भाव ही उसे साधारण व्यक्ति से भिन्न व्यक्तित्व वाला बना देता है। अन्तर्मुखी साधना उसे असीम धैर्यशाली, सहिष्सु एवं शक्तिशाली बर्नों देती है। उसका व्यक्तित्व ऐसा प्रभावशाली बन जाता है कि वह श्रपने संसर्ग में ग्राने वाले सभी प्रासियों को बनै: शनै: ग्राकृष्ट कर लेता है। सभी व्यक्तियों को उस पर दृढ़ विश्वास हो जाता है ग्रौर वह एक निष्काम सेवी व ग्रमुल्य मित्र प्रमाणित होता है।

यह है अन्तर्मुखी साधना का परिगाम। यदि साधक में ऐसे परिवर्तन न हों तो उसे यह समफ लेना चाहिये कि उसकी साधना में कमी है। अतः उसे कठिन प्रयास करना चाहिये, साधना में हढ़ता व लगन लानी चाहिये जिससे उसकी रहनी में परिवर्तन हो जाये और अन्य प्राग्ती अन्त-मुंखी साधना की महत्ता को समक्षने लगें।

# 'चरित्र संकट श्रोर सहज मार्ग'

(जगेन्द्र राज किशोर रायजादा उर्फ 'जग्गन')

ग्राधुनिक जगत में चिरित्रं संकट की समस्या वास्तव में ग्राधुनिक सम्यता की देन है। ग्राज हम विज्ञान की ग्रांतरिक्ष यात्रा के युग में रह रहे हैं। सम्यता के दोनों ही स्वरूपों— हश्यजगत् एवं विचारजगत्—ने चिरित्र संकट की समस्या उत्पन्न की है। ग्रागुशक्ति के ज्ञान तथा ग्रांतिरक्ष विजय ने मनुष्य के ढंग में परिवर्त्तन पैदा किया है। हमारी समाजी ग्रीर नैतिक प्रवृत्तियाँ वैज्ञानिक लालसा के ग्राधीन हो गई हैं।

कौन नहीं जानता कि विज्ञान ने नीतिशास्त्र का स्थान ले लिया है। किसे नहीं मालूम कि रूक्ष भौतिकता ने ब्रादर्शवाद को मितन कर दिया है। क्या हम नहीं जानते कि ठोस धितक तंत्र ने तर्क और ज्ञान—शक्ति के राज्य को कुचल डाला है। और ब्राज पाशिक स्पर्धा—शक्ति की विकृत प्यास ने ब्राधुनिक मानव की ब्रह्मवाद की उच्च यात्रा की ब्राँतरिक अभिलाषाओं की गम्भी-रता का गला घोंट दिया है। हमें शिकायत है इस सम्यता से क्योंकि इस दूषित सम्यता ने हमसे इमारे जीवन की ब्राध्यात्मिक और नैतिक मान्यतायें चुरा ली है और हम घोर भौतिकवादी बन गये हैं। नैतिकता से दीवालिए और प्रघ्यात्मिकता से बंजर, भौतिक चमक की मृगतृष्णा के पीछे भागते जा रहे हैं। मृगतृष्णा लुप्त हो जाती है और हम हताश हो जाते हैं। नतीजा यह होता है कि नैराश्य ही नैराश्य हाथ ब्राता है और यह नैराश्य ब्रन्तंद्वन्द और पारस्पिक विरोध की स्थिति में हम रह रहे हैं। इस प्रकार हम देखते हैं कि सभ्यता के दृष्य जगत स्वरूप ने हमें ब्रन्तंद्वन्द दिया फिर चरित्र निर्माण कैसा।

जब हम ग्रायुनिक सभ्यता की विचार जगत् की देन की ग्रोर ध्यान देते हैं तो हम पाते हैं कि ग्रायुनिक सभ्यता ने विचार जगत् में जोड़ो (Dichotomies) ग्रौर विलोमों को जन्म दिया है जो कि ग्रपने में बड़े भयंकर है। जैसे ग्रात्मा ग्रौर पदार्थ, व्यवित ग्रौर सामाजिक, रोटी ग्रौर संस्कृति। इस प्रकार के हर जोड़े में जो विरोध मान लिया गया है वह नकली व ग्रवास्तविक है। वास्तव में यह जोड़े ग्रायुनिक दिमाग का भयंकर रोग है। इसके पैदा होने का कारएण कुछ भी रहा हो पर मैं यह मानता हूं कि इतिहास ने कलपित कथा को स्थान नहीं दिया श्रौर कलिपत कथा ने इतिहास को नजर-ग्रन्दाज किया। या हम कह सकते हैं कि विज्ञान ने दर्शन को मान्यता नहीं दी श्रौर दर्शन ने विज्ञान के यथार्थ को नजरश्रन्दाज किया।

बहरहाल इसका नतीजा बड़ा भयंकर हुआ और हमने देखा कि आज जो लोग रोटी की समस्या में व्यस्त हैं वे संस्कृति से उदासीन है। वे कहते हैं— िक बच्चे की दवाई लाना है, गृहस्थी का प्रवन्ध करना है—हमारे पास इतना समय कहाँ ? दूसरी और जो लोग साँग्ङ्गतिक कार्य में लगे हैं वे रोटी की जरूरत से उदासीन है। वे सोय वैठे हैं कि उनका काम तो तिर्फ भगवज् भजन करना है। जबिक मनुष्य को जरूरत दोनो की है। इसका नतीजा यह हुआ कि एक और हम स्वार्थी बन गये और अन्ने को छोटे से छोटे दायरे में सीमित करते गये और दूसरी और के लोग ढोंगी और मत्यावी बन वैठे। दोनों ही हालतों में हममें संकीर्ण बुद्धि आ गई और इस तरह से बिचार जगत् में हमारी सम्यता ने हमें तनाव प्रदान किया और हम पतनशील हो गये।

इस प्रकार आधुनिक सभ्यता ने हमें एक स्नोर स्नर्नंद्वन्द और दूसरी स्रोर तनाव प्रदान किया। जिससे चित्र संकट की समस्या उत्पन्न हो गई। स्राप्त हम बात करते हैं भ्रष्टाचार की, पतन की, मिलायट की और हम चित्र सँकट की समस्या की स्रोर घ्यान नहीं देते हैं। में स्रापसे एक बात कहना चाहना हूं कि यह समस्या बात करने से हल नहीं हो सकती जब तक कि हमारे जीवन के प्रति दृष्टिकोगा में परिवर्तन नहीं स्राता ! स्राज तक जितनी समस्यायों आईं वे सब एक स्रांगीगा थी। जबिक "सहज मार्ग" सर्व स्रांगीगा है। यहाँ पर मैं दावे से यह कहता हूँ कि जिस नई सम्यता की जरूरत ऐतिहासिक मांग है स्रोर जिसका प्रांदुमाव होने का भारत में ही संकेत "बाबूजी" ने (Reality at Dawn) में किया है। सम्यता "सहज मार्ग" के दस उसूलों पर स्राधा-रित होगी स्रौर नये मानव का निर्माग होगा स्रौर तब मानव के सामने न तो स्रन्तंद्वन्द की समस्या होगी स्रौर न तनाब की परेशानी।

ग्रब प्रश्न यह उठता है कि चरित्र निर्माण हो कैसे ? सिर्फ वाह्य प्रभाव ही नहीं बिल्क मानव का स्वयं स्वभाव चरित्र का विकास करता है। इसके लिये जरूरी है कि हमारा सोया हुग्रा मन जाग उठे पर यह मन कैसे जाग उठे ? ग्राथम में लिवे हुये बनोक तो हमारे शक्ति के श्रोत को खोज देगें। जब तक हमारी छित्री हुई शक्तियां जाग न उठे तब तक हम ग्रपनी महानता पहचान नहीं सकते । यह शक्ति जगानायः मन का घूना-बाबाजी का खेल नहीं है। एक पुरानी कथा है:—

"एक शेर का वच्चा अपनी मां से मटक गया। एक भेंड़ जिसके बच्चे मर चुके थे उसके हृदय में ममता (या समत्व) उमड़ पड़ी। वह उसे ले गई और उसे पाला। उसके बढ़ते हुए शरीर को देखकर भेंड़ सहम जाया करती थी। एक दिन उन्न जंगन में एक शेर आप! वहाड़ने लगा! वहाड़ने लगा! भेड़ कांपी। पर उस शेर के बच्चे के हृदय में अजीब से भाव उठने लगे। सिंह की दहाड़ने उसके स्वभाव का ऐसा पहन्न दिया जो अब तक सोया पड़ा था। और वह जोर जोर से दहाड़ने लगा। उस दहाड़ ने केवल उसकी उस शक्ति को जगाया भर था जो आज सोई हुई भी। अब उसे सिंह का स्वतंत्र जीवन चाहिये था"।

वह कौन है जो हमारे अन्दर सोई हुई शक्ति को जगा दे ? वह कौन है जो हमारे हृदय की गहराइयों को क्षू दे ? जब तक हृदय की गहराइयाँ छुई नहीं जातीं तब तक चरित्र निर्माण सम्भव नहीं । 'सहज मार्ग' में सबसे पहिले यही कार्य होता है। हम सब खुगनसीव हैं कि हमें "श्रद्धेय बाबू जी" की कृपा प्राप्त है।

'सहज मार्ग' का हर उसूल मनुष्य का चरित्र निर्माण करता है एर्मसन [Emerson] ने कहा है, 'श्रपनी चमक से ही श्रापका श्रपना विकास होता है।'' 'सहज -मार्ग' साधना में प्रथम दिन से ही स्वभाव परिवर्तन की क्रिया श्रारम्म हो जाती है और हममें चमक पैदा हो जाती है। चरित्र के समस्त श्रावर्य ह गुज (सहज -मार्ग) के दस उसूलों पर श्रमल करने से हमें जल्द ही प्राप्त हो जाते हैं।

चरित्र का सबसे छावर क गुरा है :--

१- Mederation (संयम) :— सबसे पहली आवश्यकता अच्छे चरित्र की है। 'संयम'। हमें अपनी आदतों में परिनित, हिंग्डिकोशा से गम्भीर और खाने में अल्प हारी और पित्र होना चाहिए!

श्चव ग्राप लिजिए उसूच न० ४:—

''ग्रपना जीवन साधारण बनाले श्रौर ऐसा हो कि नेचर से मिल जुल जावें। '

'बाबूजी'ने लिखा है कि 'सादगी कुदरत की जान है ? जब हम

ग्रपने जीवन को साधारण बनाने का प्रयत्न करेंगे तो हमारी ग्रावतें बदलने लगेंगी ग्रौर यह भी निश्चित है कि हमारे हिंदिकोण में गम्भीरता ग्रा जायेगी क्योंकि जो कुदरत की जान है उसे जीवन में ग्रपना लेने ले हमारी ग्रावतें परिनितः हो जायेंगी ग्रौर हम प्रकृति की तरह गम्भीर बनते जायेंगें ग्रौर हम प्रकृति की तरह गम्भीर बनते जायेंगें ग्रौर हम प्रकृति की तरह गम्भीर बनते जायेंगें। धीरे २ इस प्रकार हमें चिरित्र का सबसे बड़ा गुगा प्राप्त हो जायेगा। ग्रब लिजिए हमारे मिशन का उसूल नं ० प्रमार

" भोजन करने के बक्त जो कुछ मिल जाबे खुशी से खावे और ईश्वर की याद में भोजन करे। शुद्ध और पिवत्र कमाई का ख्याल रक्खे।"

ग्रज ग्राप ही सोचिए कि ईश्वर की याद में भोजन करके हम उसमें पिवित्रता ही पिवित्रता भर देते हैं। नतीजा यह होता है कि जब यह खाना खून वन कर रगों में प्रवेश करता है तो इसमें पिहले से ही ईश्वर की याद मिली हुई है जिसका हमारी रगों पर ग्रमर पड़ता है ग्रौर दूसरी ग्रोर पिवत्र कमाई हमारे ग्रन्दर ईमानदानी ग्रौर पिवत्रता पैदा करती है। इस तरह से खाने में ग्रल्पाहारी ग्रौर पिवत्र भी हम हो जाते हैं। इसके साथ ही साथ हमें पूर्ण सयम प्राप्त हो जाता है।

२- हढ़ निश्चय :— हमारा जीवन गुप्त संकटो से भरा हुम्रा है। हम पूराता की प्राप्ति के लिए विड़ा प्रयस्त करते हैं। लेकिन इससे पहले कि वह हमें मिले इसमें छिपी हुई बुराई को जीतना होगा। यह संसार एक समुद्र के समान है जिसमें हम एक चट्टान पर खड़े हैं जिसके चारों ग्रोर प्रलोभन की लहरें उमड़ रही हैं। क्या हम इनमें से हर लहर के साथ बह जायें? या हम हढ़ता से खड़े रहें। चरित्रवान व्यक्ति भुकते नहीं ग्रडिंग ग्रीर हढ़ होते हैं। यह हढ़ता कैसे ग्राये ? इसके लिए प्रबल इच्छाजक्ति का होना जरूरी है। ग्रीर यह भी जरूरी है कि हम पहिले हढ़ निक्ष्य करें। इसके लिए मैं ग्रापका ध्यान उसूल नं० इसी ग्रोर ग्राक्षित करूँगा।

" हर एक भाई को चाहिए कि ग्रयना ध्येय निश्चित कर लें ग्रीर वह यह कि ईश्वर तक पहुँचकर उसमें पूर्ण रूप से लय ग्रवस्था प्राप्त करे ग्रीर जब तक हम लक्ष्य प्राप्त न हो जाबे तव तक चैन न श्राबे।"

जब हमने ग्रपना मकसद कायम कर लिया ग्रौर उसकी प्राप्ति के लिए बेचैनी प्राप्त कर ली तो हममें हढ़ता स्वयं पैदा हो जायेगी। क्योंकि हमारी वेचैनी हमें भटकने न देगी और हम अपने निश्चय पर हढ़ता से कायम रहेंगे। हढ़ता से निश्चय पर कायम रहना हमारी इच्छाशक्ति को प्रवल बनाता जायेगा और इस प्रकार चरित्र का एक और गुगा हमें सरलता से मिल जायेगा।

३- Love and Scrifice (प्रेम तथा त्याग):— हमारे ग्रन्दर संयम ग्रा गया, दढ़ निश्चय प्राप्त कर लिया पर ग्रगर हमारे पास उत्तम मस्ति-स्क की श्रोण्ड विशेषनार्ये — प्रोम ग्रीर त्याग नहीं तो कुछ भी नहीं। व्यक्तित्व का प्रभाव एक चुम्बक के समान होता है। ऐसा बनने के लिएं हमारा उच्च ध्येण होना चाहिये, वह बना निया, उसके लिये लगन भी पैदा हो गई ग्रीर हम ग्रांडिंग भी हो गये लेकिन ग्रांकर्षक बनने के लिये हमें वास्तिवक, स्वतंत्र ग्रीर ईमानदार बनना होगा तभी हममें प्रोम ग्रीर त्याग उत्पन्न होगा ग्रव ग्राप उस्तु न० ६ देखिए:—

"ग्रपना रहन-सहन ग्रीर व्यवहार ऐसा उमदा बनाले कि जिसको देखने से लोगों में नेक ख्याली का एहसास हो ग्रीर लोग उससे मोहव्वत करने लगे"। जब हम इस पर ग्रमल करते हैं तो सबसे पहिले हमें ग्रपने में प्रेम ग्रीर त्याग का भाव पैदा करना जरूरी हो जाता है क्योंकि जब तक हमारा ह्दय प्रेम से भरा न होगा तब तक हमें देखकर दूसरों में मोहव्वत पैदा कैसे होगी। यह उसूल हमें सरल स्वभाव वाला बना देता है। ग्रीर जब हम सरल स्वभाव के हो गये हममें ग्राकर्षण पैदा हो गया हममें कृतघ्ता भी ग्रा गई। कृतघ्ता त्याग की भावना को बढ़ाती है ग्रीर फिर हमारा सारा व्यक्तित्व प्रेममय ग्रीर त्यागमय हो जाता है। यहाँ पर मैं चाहूँगा कि ग्राप उसूल नं० २ भी देखें:—

"पूजा प्रार्थना से शुरू की जावे, प्रार्थना ग्रात्मिक उन्नति के लिए होना चाहिये ग्रीर इस तरह कि हृदय प्रेम से भर ग्रावे।"

४- Broad vision :— [विस्तृत दृष्टिकोगा] चरित्रवान व्यक्ति, विस्तृत दृष्टिकोगा, उदारचित्त ग्रौर प्रगतिशील विचार का होता है। यह मेरा है वह तेरा है से वह परे होता है। समस्त संसार उसके लिये एक कुदुम्ब होता है। ऐसा व्यक्ति नम्न, ईश्वर भक्त तथा सबको प्यार करने बाला होता है। सारभौमिक सहिष्गुता के बाद वह नम्नता को स्थान देता है। इस सम्बन्ध में मैं ग्रापका ध्यान उसूल न० ६ की ग्रोर ग्राक्षित करना चाहुँगा।

" कुल जगत को अपना भाई समर्फें और सबके साथ. ऐसी ही ब्यव-हार करें। "

श्रव श्राप सोचिए क्या कुल जगत को श्रपना भाई समभना हमें विस्तृत हिंदिकोगा नहीं प्रदान करेगा। इसकी दूसरी विशेषता यह है कि सिर्फ समभने तक हीं नहीं बल्कि व्यवहार करने की भी बात है। ऐसा व्यवहार करके हम संकीर्णता के गड्ढे से बाहर विस्तृत हिंदिकोगा, उदारचित्व श्रौर प्रगतिशील बन जाते हैं।

g— Self Confidence :— [ झात्म विश्वास] हम ग्रात्म विश्वास के विना कभी भी कुछ नहीं कर सकते। यह चरित्र का एक महान गुएा है। मनुष्य ग्रपने विश्वास के ग्रनुसार बनता है ऐसा ईसा ने कहा है। ग्रब हम थोड़ा वाह्य जगत में देखें तो हम देखेंगें कि गन्दे ग्रौर भट्दे तरीके से काम करने बाले व्यक्ति में ग्रात्म विश्वास नहीं होता। हम उच्च ग्रौर पवित्र चरित्र का सम्बन्ध गन्दे शरीर से नहीं जोड़ सकते। ग्रब ग्राप उसूल न० १ में पढ़ेगे —

" जिस्मानी ग्रौर मानिसक पाकी जगी का खास घ्यान रवखे।"

इस तरह से हमारा शरीर ही नहीं बिल्क मानसिक स्थिती भी शुद्ध हो जाती है। अब जब शुद्धता आई तो हमारे अन्दर विश्वास बढ़न लगता है। क्योंकि शरीर और मन की सफाई हमारे संकोच और अस्थिर स्वभाव को नष्ट कर देती है। और जब यह समाप्त हो गया तो आत्मविश्वास आ गया। इसे सहारा मिल जांता है प्रार्थना से जैसा कि उसूल न० २ में लिखा है: — ''पूजा प्रार्थना से शुरू की जावे, प्रार्थना आत्मिक उन्नति के लिए होना चाहिए और इस तरह .... "।

जब हम ग्रात्योन्निति की सोचेगें तो जाहिर है जैसा हम सोचेगें बैसा बनेगें तो निश्चित रूप संस्हममें ग्रात्मिविश्वास ग्रा जायेगा।

#### Moral Courage--

Morality [नैतिकता]: - सत्य बोलना, वदले का भाव न होना ग्रौर नैतिक साहस का होना जरूरी है। बिना साहस के कुछ भी नहीं हो सकता। साहसी व्यक्ति ही जीवन में कुछ कर पाते हैं। फिर बिना नैतिक साहस के चरित्र निर्मास हो कैसे ? पर ये हमें कैसे प्राप्त हो ? " हमेशा सच बोले ग्रौर हर मुसीबत को मालिक की तरफ सं ग्रुपनी भलाई के लिए समक्षे ग्रौर उसका

"भन्यकाद दें।" उसूल नं ० ५ । 'बाबुजी' ने लिखा है, "अपने ग्रापको जैसा वा तैसा जाहरि करे।" अब आप ही सोचिए कौन है जो ग्रपने ग्रापको जैसा का तैसा जाहिर कर सकता है। क्या बिना नैतिक साहस के ऐसा करना सम्भव है? जब हम ग्रपन को ऐसा बनने का द्रयत्न करते हैं तो न तो हम भूठ बोल सकते है ग्रीर न बदले का भाव ही हममें रह जायेगा। इस सम्बन्ध में मैं चाहूं-गा कि ग्राप उसूल नं ० ७ भी पढ़ ले जो ग्रपने में स्वयं स्पष्ट है।

" ग्रगर किसी से कोई तकलीफ पहुँचे तो उसका एवज लेने का इच्छुक न हो बर्लिक मःलिक की तरफ से समर्भे ग्रौर उसका शुक्रिया ग्रदा करे। "

इन उसूलों पर ग्रमल करके हमें चरित्र का एक भ्रौर गुर्ण नैतिकता बड़ी ग्रासानी से प्राप्त हो जाता है।

७- Discipline (ग्रानुशासन): — बिना णवन्दी के उत्थान नहीं होता। श्रनुशासन शरीर की सजावट भी है श्रीर उत्थान का कारण भी। बिना श्रनुशासन
चरित्र चरित्र नहीं हो सकता टेनीसन ने लिखा है, 'श्रात्म सम्मान, श्रात्म ज्ञान,
श्रात्म नियंत्रण-यही तीन गुण जीवन को शक्तिशाली बनाते हैं'। श्रनुशासन
जितनी सरलता से श्रीर सहजं हंग से 'सहज मागं' के श्रन्तंगत पैदा होता है
श्रीर कहीं नहीं। इसका कारण यह है कि इसके प्रथम उसूल में, " सूर्य निकलने से पहिले हर भाई उठे श्रीर संध्या उपासना जहां तक हो सके सूर्य निकलने से पहिले मुकर्ररा वक्त पर खतम कर दे। पूजा के लिए श्रलहदा जगह
श्रीर धासन मुर्करर कर ले। जहां तक हो सके एक ही श्रासन से बैठने की
श्रादत डाले ''। सूर्योदय से पहिले उठने का प्रभाव हम पर यह पड़ता है कि
हम श्रपनी जिन्दगा के समस्त कामों को कुदरत की घड़ी से जोड़ देते हैं। इस
के श्रलावा श्राप लोगों से हम कम से कम दो घन्टा काम करने के लिए श्रागे
हो गये श्रीर एक निश्चित समय पर पूजा करके हम वक्त की पावन्दी की
श्रादत बनाते हैं श्रीर इस प्रकार समय की नियंत्रित करते हैं।

श्रंश्रेज कौम समय की पावन्दी श्रौर जमकर काम करने के लिये मश्हूर हैं। एक श्रासन पर बैठकर पूजा करने से हममें जमकर काम करने की श्रादत बनती है। इस प्रकार स्वयं हम श्रुपनी इच्छा से श्रुपने को नियंत्रित करते हैं श्रौर हमें श्रात्मनियंत्रण प्राप्त हो जाती है। रही श्रात्म सम्मान की वात (बाबू जी) ने लिखा है कि पूजा करते समय हमें सीधा ही बैठना चाहियं। जैसे एक सिपाही श्रुपने श्रुफसर के सामने (Attention) की हालत में रहता है।

पूजा करते समय हमारा सीधा बैठना वास्तव में श्रात्य सम्मोन उटाच करता है। उपासना से श्रात्म ज्ञान श्राता है। इस प्रकार श्रात्म ज्ञान, श्रात्म सम्मान श्रीर श्रात्म—नियंत्रण श्रासानी से प्राप्त हो जाते हैं श्रीर हम श्रनुशासित हो जाते हैं।

इसीलिये मेरी श्रापसे यह प्रार्थना है कि ईश्वर प्राप्ति के लिए न सही कम से कम चरित्र निर्माता के लिये ही श्राप 'सहज मार्ग' श्रपनायें।

## पूजा-उसकी आवश्यकता और विधि

(लेखक - श्री श्री प्रकाश बी॰ ए॰ सीतापुर)

पूजा अनेक कमों की भाँति एक कमं है जिसका सीघा सम्बन्त्र अध्या-त्मवाद से होना चाहिये। इसका पर्यायवानी शब्द है 'उपासना' जिसका अर्थ है 'पास बैठना' जब हम पूजा करते हैं तो किसी के पास बैठते हैं। वह कौन है? हम उसके पास क्यों बैठते है ? और बैठने की क्या विधि होनी चाहिये, इन बातों पर लिचार इस लेख का उद्देश्य है।

अपने दैनिक जीवन में भी हम, किसी के निकट बैठते ही रहते हैं। उसका सामीप्य पाने की निरन्तर चेव्टा रहती है और उस सामीप्य को पाकर एक प्रकार के आनन्द की अनुभूति भी होती रहतो है। वह लोग कौन है, हम उनके पास क्यों बैठते हैं? साधारण जीवन— व्यापारों में आने वाली विचार धाराओं, उनके क्रमिक विकास एवं उन से उत्पन्न घटनाओं पर घ्यान दिया जाय तो हमें स्पष्ट रूप से दिखाई देगा कि हम उन्ही लोगों के साथ उठना लैठना पसन्द करते हैं जिनकी आस्थायें, मान्यताएं रुचियां, कार्य-प्रणालियां आदि हमारी अपनी प्रवृत्तियों से मेल खातीं हैं। दूसरे शब्दौ में हमारा प्रेम उन्ही लोगों के प्रति जाग्रत होता है और हम उनके लिये बड़ा से बड़ा त्याग करने को प्रस्तुत हो जाते हैं जिन्हे हम पसन्द करते हैं। गहराई से देखने से विदित हो जायगा कि यह स्थिति केवल इस कारण आती है कि हम उन लोगों में अपनी रुचियों को देखते हैं और उन्ही की पूर्ति से प्रसन्न होते हैं। अब अगला प्रश्न उठता है कि कौन प्रशन्न होता है? आत्मा या मन ? उत्तर स्पस्ट है। आत्मा निर्णुण तथा निर्विकार है, वह तो केवल

हृष्टा है, श्रतः प्रसन्न होता है मन । फल यह निकला कि इस प्रकार हम मन की दासता करते रहते हैं।

धार्मिक तथा प्रध्यात्मिक क्षेत्र में ग्राने पर भी मानव के ग्रिधिकाँश कृत्यों से प्रकट होगा कि जब वह ईश्वर के निकट वैठने की वेष्टा करता है तब भी ग्रपने रुचि के एक काल्पनिक ईश्वर की सृष्टि करके विभिन्न कमों के द्वारा ग्रपने मन को प्रसन्न करने का उपक्रम करता है। प्रचलित तथा लुप्त पूजा पद्धितयों में से ग्रनेक ऐसी है जिन में न तो वास्तविकता की कल्पना ही की जा सकी है ग्रीर न ईश्वर—प्राप्ति का समुचित उपाय ही पाया जाता है। ग्रध्यात्मिक मार्ग पर चलने की बात तो दूर, कहीं कहीं पर तो उस मार्ग का दर्शन भी दुर्लभ हो जाता है। ऐसी पूजाग्रों का एक मात्र उद्देश्य है, मन को सतुष्ट करना ग्रीर यह उद्देश्य सिद्धान्ततः गलत है।

विचित्र बात है कि सृष्टि के ग्रादि से ग्राज तक विभिन्न देशों में काला-न्तर में ग्रनेक प्रकार की पूजा पद्धतियाँ ग्रपनाई गई है जिनमें समता बहुत कम है। ग्रादिम जातियों से लेकर ग्राज की सभ्य, कही जाने वाली, कौमों में भी ईश्वर के नाम पर पशु, पक्षी, बनस्पति ग्रादि पूजे जाते रहे हैं। ऐसा क्यों होता रहा है?

श्री बाबूजी महाराज का कहना है कि प्रत्येक मनुष्य में ईश्वर-प्राप्ति की तड़व सुसुप्तावस्था में वर्तमान रहती है। यही कारण है कि जीवन में कभी कभी वह ईश्वर के प्रति विचार करने को मजबूर हो जाता है। प्रत्येक पद्धित के ग्रारम्भ में इसी भावना से प्रोरित होकर सभी जातियों ने ईश्वर को ग्रपने जातानुमार कल्पना की, किन्तु कालान्तर में परवर्ती पीढ़ियों ने विशेष कारण वंश उनका रूप ही नहीं उद्देश्य तक बदल डाला। वह लोग पूजा को भौतिक सम्पदा पाने, भय निवारण, उदर-पोषण तथा दसरों पर श्रपना प्रभुत्व जमाने ग्रादि का माध्यम बना बैठे। ईश्वर का स्थान विल्कुल फर्जी रह गया। लोग उससे पराड़ मुख ही नहीं हो गये वरन् उन्हों ने कहीं कहीं पर उसके ग्रस्तित्व में विश्वास ही छोड़ दिया। फल यह हुग्रा कि ग्रनर्थ पर ग्रनर्थ होते गये ग्रीर ईश्वर को "परित्राणाय साधूनाँ विनाशय चदुष्कृताम धर्म संस्थापनार्थीय" कष्ट करना पड़ा। युगों को मोड़ दिये जाते रहे ग्रीर मानव उन मोड़ों को दूषित करता रहा। फलतः हम ईश्वर ग्रीर ग्रपने लक्ष्य से दूर होते चले जा रहे हैं।

पूजा का एक मात्र उद्देश्य ईश्वर - प्राप्ति होना चाहिये। यही लक्ष्य स्वाभाविक है। अतः पूजा की कोई भी विधि अग्रनानें से पूर्व हमें ईश्वर को ठीक से समक्ष लेने की आवश्यकता है। वेद, शास्त्र और आप्त बचन के प्रमाण माने जांय, षट दर्शन, बौद्ध, जैन, ईसाई मत देखे जाय तो ईश्वर सम्बन्धी प्रतीतियों में अत्याधिक भिन्नता मिलेगी। यही कारण है कि आज तक इसके अतिरिक्त कि ईश्वर है, कोई सार्वभौमिक मान्यता नहीं मिलती। वह कैसा है यह कोई तय नहीं कर सका। वेद भी नेति नेति कह कर चुप हो जाते हैं। कुछ लोग ईश्वर की साकारता पर बल देते हैं। इन कगड़ों के कारण ईश्वर भी अग्राह्म तत्वमिस सर्व खिल्वद अम्ह सोह आदि सूत्र कहे गये किन्तु व्यवहारिकता की कमी के कारण यह भी अपनाये नहीं जा सके। सामा-जिक, आर्थिक एवं अन्य स्तरीय विषमताओं के कारण ईश्वर का वास्तविक ज्ञान लुप्त होता जा रहा है।

सौभाग्य की बात है कि समर्थ गुरू महात्मा श्री रामचन्द्र जी महाराज (फतेगढ़) की महान कृपा से लुप्त राजयोग पुनः सर्व साधारण को सुलभ हुग्रा। परम पूज्य श्री बावूजी महाराज (शाहजहाँपुर) ने उस अनुपलब्ध ब्रम्ह विद्या को माजित, उन्नत तथा सम्पन्य बनाकर सहज मार्ग के माध्यम से खुले हाथ बाँटना ग्रारम्भ कर दिया है। घ्यान देने पर स्पष्ट होगा कि ईश्वर और जीव के सम्बन्धों ग्रादि में किसी प्रकार की संकीर्णंता नहीं है। उल्टे वह सार्वभौमिक, बैज्ञानिक सत्य पर ग्राधारित है। "सहज मार्ग" इंश्वर को वेद विदित। कल्पनानुसार शून्य मानता है, जहाँ तम् को तम् घेरे है। बास्तव में ईश्वर जैसी शक्ति विहीन शक्ति का रूप, गुण ग्रथवा ग्राकार बताया ही नहीं जा सकता। हमारा लक्ष्य इन भगड़ों में पड़ना न होकर यह होना चाहिए कि ईश्वर चाहे जैसा भी हो उसे उसी के रूप में प्राप्त करना है। इस सिद्धान्त पर चलने पर हमारे बहुत से भगड़े निपट जाते हैं।

श्रव हमने यह समफ लिया कि ईश्वर इन्द्रियों द्वारा प्राप्त नहीं हो सकता केवल श्रनुभव गम्य है। हमने यह भी माना है कि श्रन्ततः हमें लौटकर श्रपने देश जाकर ईश्वर के सम्मुख होना है। हमें श्रनन्त कष्ट, श्रसीम पीड़ाये सहना हैं श्रीर श्रनिगिन योनियों में श्रमणा करना है। हम यह भी जानते हैं कि ईश्वर हमारा पिता है, उसने हमारे देश लौंटने के सभी द्वार खोल रक्खे हैं। वहाँ जाने का मार्ग श्रवरुद्ध नहीं है, केवल हमारी ही गल्ती से हमारा सफर

ग्रारम्भ नहीं होता । हम संसारोन्मूख होने के कारण दूसरी ग्रोर देखना ही नहीं चाहते, ग्रतः हमारा लक्ष्य यह स्थिर हुग्रा कि हमें ईश्वर को शीघ्राति शीघ्र प्राप्त करना है श्रीर वही हमारा मुख्य कत्तं व्य है। जब तक इस लक्ष की सिद्धि नहीं होती, यातनात्रों का ग्रन्त नहीं होगा। लक्ष्य सिद्धि का माध्यम है, केवल पूजा - ईश्वर की पूजा, पर इसे करे कीन ग्रीर कैसे ? उत्तर है कि जो ग्रन्य सब कार्य करता है वही पूजा भी करेगा। पून: प्रश्न होता-यह है कौन ? उत्तर है मन । किन्तू मन तो संसारोन्मुख ग्रीर विगड़ा हुन्ना है। एक चपल श्रद्य की भाँति वका में नहीं है। उस पर शासित हुए बिना पूजा कैसे हो सकेगी। यह एक भीषरा समस्या है। विगड़े मन का विगड़े मन से सुधार सम्भव नहीं है, यह दूसरी समस्या है। ग्रातः मन को पूजा के योग्य बनाये कौन? विचार करने पर मुफे याद आता है -गुरू बिन होय न ज्ञान-तव यह निश्चित हो गया कि हपारा लक्ष्य है ईश्वर-प्राप्ति और उसका प्रथम सोपान हम्रा सद-गुरू की प्राप्ति। सहज मार्ग के अनुयायियों से ही नहीं, मैं सारे संसार के प्रत्येक व्यक्ति से कह देना चाहता हूँ कि बिना पुरू की सहायता के ईश्वर -प्राप्ति ग्रसम्भव है ग्रीर फिर इस बात 'पर बल देकर कह रहा है कि सर्व समर्थ सद्गृरू म्रलम्य नहीं वरन् पूर्ण स्लभ है। केवल उसे पाने की तडप चाहिये ग्रौर वह ग्रापको दुढ़ लेगा।

हमने संक्षिप्त रूप से पूजा और उसकी आवश्यकता पर विचार कर लिया है, अब हमें उसकी विधि पर विचार करना है। ऊपर कहा गया है कि पूजा का अर्थ दूसरे शब्दों में है पास बैठना। ईश्वर का कोई स्थान नहीं है अतः उसके पास कैसे और कहाँ बैठा जाय और उससे क्या होगा? इन बातों पर विचार करते समय हमें इस वात को ध्यान में रखना है कि ईश्वर सर्व व्यापी है। सहज मार्ग के अनुसार क्षोभ होने पर ईश्वर का शक्ति - पुन्ज फैलने लगा और आज उसका यह रूप है महाप्रलय में यह पुनः सिकुड़ कर केन्द्र में अवस्थित हो जाता है यही कम सृष्टि के आविर्भाव तथा विलयन का कारण बनता रहा है। अतः ईश्वर की सत्ता समस्त स्ष्टि में विद्यमान है अथवा यों कह लिया जाय कि ईश्वर ही एक मात्र सत्य है। इस प्रकार यह सिद्ध है कि ईश्वर सब जगह है और कहीं भी उसके पास बैठा जा सकता है। अब यह बात कि कैसे बैठा जाय। ध्यान पूर्वक सोचने की है। हमने माना कि ईश्वर सर्व व्यापी है अतः हमारे भीतर भी वही आत्मा रूप में वर्तमान है। शास्त्रानुसार वह अंगुष्ठ

6 B B

20)

प्रमाण हमारे हृदय में ग्रासीन है। ग्रतः हमारा हृदय ही हमारा मन्दिर है। यदि हम ग्रपने ध्यान को उस मन्दिर में विराजमान प्रभु की ग्रोर प्रेरित करें ग्रीर उसे वही टिका दें तो हमारा चंचल मन इधर उधर भागना बन्द करके उसी ग्रीर चल पड़ेगा ग्रीर हम उसी विचार में खो जायेंगे। इस प्रकार हमारा सफर अपनी मन्जिल की स्रोर धारम्भ हो जायगा इस पद्धनि को तीन विभागों में बाँटा जा सकता है १- धारणा २-घ्यान श्रौर ३-समाधि । हम विचार करें ग्रीर उसी घ्यान में खो जाये, यही साधना है । इस सम्बन्ध में एक वैज्ञानिक सिद्धान्त पर भी दृष्टिपात कर लिया जाय तो ग्रच्छा है। संसार के प्रत्येक प्रांगी ग्रीर वस्तू से रेडियेशन होता है ग्रीर उसके निकट सम्पर्क में स्राकर प्रत्येक प्राणी स्रौर वस्तु उसके गुण स्रौर श्रवगुण ग्रहण करने लगती है। ईश्वर के निकट बैठने पर उसी के गुर्णों से युक्त हो जायगा। शर्नैः शर्नैः हमारी स्थिति वही ग्राने लगेगी जो सृष्टि के ग्रारम्भ में थी ग्रौर ईश्वर प्राप्ति स्वतः हो सकेगी। ग्रात्मा पर पड़े मल, विक्षेप ग्राव-रगा के पर्दों को स्वयं हमारे मन को फ़ाड़ना पड़ेगा। ग्रतः हमें ग्रपने मन को ईश्वरोन्मुख बनाना होगा ग्रौर ग्रपनी इच्छा –शक्ति को बलशाली करना होगा। यह काम हमारे ग्रपने विगड़े मन के किए न हो सकेगा ग्रतः किसी दूसरे सुधरे मन वाले की सहायता लेनी होगी। चूकि ईश्वर के मन होता नहीं ग्रतः वह सुब्टि के कार्यकलाप में मानव मन की सहायता लिया करता हैं। यदि हमें ऐसा व्यक्ति मिल जाय जिसे स्वयं ईश्वर ने श्रपने कार्य के लिए चुना हो या दूसरे शब्दों में जो ईश्वर प्राप्त कर चुका हो तो सब काम सरल हो जाय। यह व्यक्ति कोई ग्रन्य न होकर सद्गुरू ही है। एक बात समभ लेना चाहिये कि हम ईश्वर को सीधा नहीं पा सकते यदि उसे प्राप्त करना है तो सद्गुरू को पहले प्राप्त करना होगा।

उपर्युक्त बिचार से हम ने देखा , कि ईश्वर की जो भी पहचान बनाई जायगी बह अधूरी होगी और इसी कारएा वेदों में उसे नेति नेति कहा है। तब हमको बिना उसके सभी गुगों को जाने, जैसा है वैसा ही प्राप्त करना है ग्रौर यह हमारा प्रथम पूत कर्त्तव्य है। उसे पाने के हेतु मन का सुधार त्रावश्यक है जो सदूगुरू द्वारा होगा। ग्रतः उसकी प्राप्ति परम ग्रावश्यक है। सद्गुरू भी ब्रह्ममनिष्ट हो, सारा सफर कर चुका हो अन्यथा हमारे लिये बड़ा भारी खतरा रहेगा ग्रौर हम कभी भी ग्रपने गन्तव्य पर नहीं पहुंच सकेगें।

। 🕏 ហ្វារ क ហ្វែរ कि

अध्यर्धः

है छोष्ट कि छोष्ट कि 161ए हर हिम यद 1मछ ह हु हामद्रेप के निर्छ छे नित्र, वित्र हुए पाना केंद्र उकार मिर्म ग्राप केंद्र नावा, जिसे 

ा है। एक मंत्री एक ब्रिट — धार वेह कि मिड

न छक् एक किम-1महाम कि नमेमस हे¤-नाम कि कीम हे¤

## नालो देखन में गई में भी हो गई नाल । लाले-मेरे लाल को जित देखूँ तित लाल,

-हेग इड्र में गर्न स्म इस, बह भी उसी नमें हि । हि

किन रिक्ष । मिनास किनाव रूकमू है 137 किस में निगम्ही गर्नी किल स पृष्टम ाक मन्छरी के गिगुर । ई गाम हि गर कु कम । ई । नाम छ रम मिन शासान नहीं है। जो शालोक सब कुछ शयुभ, कलुपमय गला देता है ६ह कुछ ई हिई सीम् । एडही कि गिर्हम । निः छह में नि। में इस । गिर्हम डिन माक ६ ६८६ रीमकी ! इंड्रा फिराल लघरी कि छाना है निहे क प्रिड़ी है, दि प्रिल्मि कि विद्या कि कि कि कि उप कि उन कि है। कि मि -एर्री शिरु रिंड प्रक कांशास तम्मम । के रिए। ए। उड़ उछ हु । के । स्ट्राप्ट

पिताम की कि नाक इंघ ! किमी उद्देश कि एक्वा की कि हमाश । इालक्ष्मी कि रेस्ट्र

कि र्रीय-रिंड केंट्ट छई निमाम निमाय कि राज्ञिम में नाज्ञम रिव्या — ई इति 19 के तक माझा समस्य भाषत का विश्व के कि । कि कि निक रम एम के त्त्रीम १ई माथम मिं नात्रम राष्ट्रीह कि रीमू निक रि िमाइ । का रेइड्रेकि िमार क्षेत्र । ई मिन । एकी इक कृत्मी -िमी क्रीम क्ष्मणी है डि्र । एक्षी। ई शक्ष मिल्लमी कि मिलाम कि डि्र —! डि क्रि क्रीपृ । ई शिरू हिस्क फिड़ोई ड़िक क्रिएट में छिड़ेए उक्तार में छीए हि -हम के फिरानमाक रिमाय हम मड़ हुनकी है कि सिलामी इंह इंक्षड़ मह हिन्दी है दुर पह डींक है एहर दि रहेल निव्यक्ति सिमिन क्षिट-है न्ताय सिटा दिया कि रिक्तिम मड़ मि किए कि मन्त कर्ष्ट्राय । रिंड रिप्तप्रय

# **ःः** त्राध्यात्मिकताःः

### (श्री सुरेश चन्द्र जी, एम० ए० श्रीनगर गढ़वाल)

(ग्रध्यक्ष ग्राँग्रेजी विभाग)

स्राध्यात्मिकता गाय दुहना नहीं, यात्रा करना हैं, शिकार पर चढना है। गाय ग्रगर वांघ ली, रोज सबेरे शाम दूध दुह लिया। उसी प्रकार ग्राध्यात्मिकता के नाम पर सबेरे शाम कुछ मालायें जपलीं, पूजा ग्रारती कर ली किसी पुस्तक का पाठ कर लिया मन में ग्रपने ग्राप सन्तोष कर लिया कि यही ग्राध्यात्मिकता है।

भाई मेरे, धोसे में मत पड़ो । यह कांच है, हीरा नहीं ! ठगे मत जाओ । परखना जान जाओ, फिर तुम्हे अस्लियत मालूम हो जाएगी । हीरे की परख करना सीखो जौहरी बनो ।

हर चमकने वाली चीज सोना नहीं होती, हीरा नहीं होती। उसकी जैसा महकने वाला वी भी श्रसली नहीं होता। चन्दन तिलक, तालियाँ, जय जयकार, कीर्तन-यह ग्राध्यात्मिकता की चमक दे सकते हैं, खुशबू दे सकते हैं—लेकिन ग्रस्लियत कुछ ग्रीर ही है।

स्वामी विवेकानन्द से एक बार प्रश्न हुम्रा-क्या खाना चाहिए, क्या नहीं खाना चाहिए? स्वामी जी ने कहा-इससे म्राध्यात्मिकता से क्या सम्बन्ध जैसा समय हो, स्थान हो, परिस्थिति हो ग्रौर दूसरे शब्दो मे जैसी जरूरत हो वैसा भोजन करना चाहिए। शर्त सिर्फ यह है जीने के लिए खाग्रो न कि खाने के लिए जिग्रो। ग्रगर ऐसा न हो तो निरन्तर फल फूल धास खाने वाले बन्दर हिरन ग्रादि ग्राध्यात्मिकता की चोटी पर होते।

स्रोह कपड़े ? स्रोह, रगीन कपड़े नो जैसे स्राध्यात्मिकता की निशानी वन गए हैं। सिपाही के लिए जैसे वर्दी, बाबाजी के लिए रंगा कपड़ा। यदि कपड़ा रंगा नहीं तो एक खास तरीके से पहन लिया स्रौर हाथ में एक माला या कमण्डल ले लिया स्रौर स्रपने स्रापको स्राध्यात्मिकता के तस्त ताऊस पर बिठा निया। स्रो जोगी—कबीरदास हँसकर कहते थे— जरूरत मन को रंगने की है स्रौर उसे भूलकर तुने कपड़े को रंग लिया।

मन न रंगायो ?

रँगायो जोगी कपड़ा।

मन को ब्राध्यात्मिकता के तागे में पिरोकर-माला की तरह निरन्तर फेरते रहो बेकार है यह हाथों में चक्कर लगाता हुन्ना माला ! छोड़ो इसे !

#### करका मनका डोलके, मन का मन का फेर!

यह भी नहीं, वह भी नहीं। तो फिर ग्राध्यात्मिकता क्या है ? कुछ तो है ही। यह कुछ क्या हैं?

एक ऋषि ब्रह्म की सत्ता समभा रहेथे। शिष्य की समभ में नहीं ग्रारहा था कि सब कुछ ब्रम्ह में ग्रीर ब्रम्ह में सब कुछ किस प्रकार लीन है। ऋषि ने उसे बरगद का फल लाने की ग्राज्ञा दी। छोटा सा फल लाकर शिष्य उपस्थित हुग्रा।

" फल से बीज, बीज से पेड़ ग्रौर पेड़ से फल ग्रौर बीज— इतना तो तुम्हें भली भांति मालूम है ? "

" हाँ गुरुवर "

" फल तोडो, "

फल टूटा। 'इसमें क्या हैं – ? प्रइत हुन्ना

" महीन महीन ग्रसँख्य बीज, "

"एक बीज तोड़ों."

एक बीज दूटा- दूटा क्या-मसल गया। - " इसमें क्या है ?" 'कुछ नहीं '

'कुछ नहीं ' कैसे ? " — ऋषिवर ने कुछ ग्राश्चर्य भरे स्वर में कहा-वत्स, इसमें तो समूचा बरगद का पेड़, हजारों शाखाएं, लाखो फल ग्रौर ग्रसंस्य वीज छिपे हैं। — इसमें कुछ नहीं है — ऐसा कैसे। " — शिष्य की समभ में वम्ह तत्व ग्रागया।

इतना ही नहीं. इतना ही नहीं — यही उस सूक्ष्म से सूक्ष्म, महान से महान तत्व की चरम व्याख्या है। स्थूल से सूक्ष्म की ग्रोर बढ़ो। तने से शाखा शाखा से पत्ता, पत्ते से फल, फल से बीज ग्रौर बीज से बीज के प्राणों की ग्रोर। जो सूक्ष्म तम है — वही वह है — वह कुछ नहीं है — वह ग्रनस्तित्व ही ग्रस्तित्व है वही Non entity है Zero है। वह कुछ नहीं है, वही सब कुछ है। ग्राइए हम लोग ग्रापनी स्थूल सत्ता से सूक्ष्म की ग्रोर बढ़ें। कामनाग्रों की ग्रानन शाखाग्रों से सिमटते हुए मूल रूप की ग्रोर

, लाफ है रिक्त देह जिड़ कि एक हम्हे रिक करह । लाफ है रिक्ति के किलमी में गिति तिप्रमीम , लाफ है रिक्ति कि लड़ क्ष्मि मिक्कि किल्लि । लाफ है रिहात कि लड़ किली रेम किल्लि , फाफ एज़िस्से में मिड़क के लिंड मिड़ , फाफ एज़िस्से में मिड़क के लिंड मिड़क । लाफ है रिहरित कि मिड़किम हिर्ह केड़क

> , तर्रह्म कि एड्ट है रुष्ट्रह्त केटम हंगाम 1 तर्रतमी रेमी हथ है मागंग कि साम शिक्ष स्पि 2 तम्हर ईड़म है । रुतक क्य में नामग्ड हिन्क 1 तर्रमही है। एकी ने क्यालम ईस्प्रम को। ए 2 प्राथा मानाम कि नामग्ड में तम्म हुर्त मकी 11 तर्रम है कि द ने तक्षित है इस हि न हि

तमर्थ गुरू लालाजी के प्रति (रमापति डोगर, सीतापुर)

**~~;~**;~~~

कि में नाघर किए गर्मिंड एड हुए उदि नाघर कि हि हो कि हि हो। उन्हें हैं कि निया कि निया कि निया है हिंद निया कि निया कि

यही यात्रा है। मंजिल की कल्पना करके उसके खयालों में डूबकर किसी पेड़ के नीचे उण्डी हवा खाते. रहना—कभी हमें मंजिल तक नहीं पहुँचा सकता। ठोकरें लगेंगी, हम गिर सकते हैं तूफान ग्रायेंगे किन्तु यदि हमने ग्रपने रहबर को ग्रपने को सोंप दिया है तो फिर चिन्ता क्या। मेरे भाई ग्रपनी ग्रात्मा का घूँघट हटाग्रो। प्रियतम गुरूदेव मिलने को ग्रातुर खड़े हैं। वह बिन्दु से बिन्दु तक तुम्हें ले जाएंगे—जन्म जन्मान्तर की गूढ़ से गूढ़ ग्रन्थियाँ मुलभाएंगे ग्रीर बक्षों से ग्रागे बढ़ते जायेंगे।

सत्य का उदय देखो । ग्रनन्त की ग्रोर चल पड़ो । रवीन्द्रनाथ ने भी एक दिन देखा था कि भजन पूजन ग्राराधना सब वेकार पड़े रह गये देवता तो घर में था ही नहीं । पूजा के लिए थोड़ा सा जीवन काल निकालकर जेष जीवन पूजा से ग्रालग मत करो । मन के मन्दिर में जहाँ कहीं जाग्रो ग्रापने देवता को रखो, जब भी ग्रावसर मिले तभी पूजा करो । पूजा जीवन ग्रालग ग्रालग नहीं रह जाएंगे, जीवन पूजा हो जायेगा । मन रँगाग्रो मेरे भाई, दिन्यता के सूत्र पर पिरोकर मन का मन का फेरो ।

यही पहली सीढ़ी है। देवता का पूजन करके उससे अपने मन को भूठे तौर से मत समभाश्रो। मन में दिव्यता का दीप जलने दी—उसकी किरणों से हर कण चमक उठेगा। यही बात हताश श्रर्जुन को समभाते हुए श्रीकृष्ण ने कही थी। जिनका जीवन श्रष्ट्यात्म में डूब गया हैं, जिनकी वृत्तियाँ सिमट गई हैं उनमें कहाँ मान और कहाँ मोह। कीचड़ में कमल की तरह उनमें संग दोष उत्पन्न नहीं होता, सुख दुख के द्वन्दों से वे ऊपर उठ जाते हैं। ऐसे सचेत और वास्तविक विद्या के श्रिधकारी श्रच्यय पद को प्राप्त होते हैं।

निर्मान मोहा जित संगदोषाः ग्रध्यात्मनित्याः विनिवृत्तकामाः द्वन्द्वैविमुक्ताः सुख दुःख संज्ञीः गच्छन्त्यमूदाः पदमव्ययम् तत् ॥

**1**',

٠,

## समर्थ गुरू लालाजी के प्रति

[पृष्ठ ४५ से ग्रागे]
ग्रहले मजहब ने खयालात के ढाले जो सनम,
इक नई राह दिखा खोल दिया उनका भरम।
एक मंजिल पे किया जम्मा सभी दैरोहरम,
ग्राज हर एक रखे वा है तेरा बाबे करम।
जल्बये नूरे खुदा थे ये वताऊँ क्योंकर,
तम हक आगाह थे दुनिया को बनाया है इरम।।

मस्दरे फैजोकरम नुवता रसो जाय ग्रमाँ,

\* मम्बये जूदो सखा मुजहिरे राजे इरफां
रहरवाने रहे हक के लिये मेहरे तावाँ,
उठ गई तेरी नजर खुलने लगे राजे निहाँ।

मिल गया फखरे मलायक को भी सजदे का मोकाम,
श्रादमों हौवा का माबूद था नूरे यजदाँ।।

खुश नजर, साहवे दिल, जाने वफा, पाक दहन, राहे हक, बाबे ग्रसर, रूहे करम, शाहे जमन। फैंज के तेरे खाँ ग्राज भो हैं गंगो जमन, फिर से सँवलाये हुये चेहरे बने तेज बरन। तू जो ग्राया मये इरफां का पिलाने वाला, जिन्दगी शई बनी जिसकी तेरी एक सुखन।।

फिर तेरे हुस्त से वाकिफ हुई ग्राली नजरी, दिल शिकस्तों को मिला मरकजे ग्राईनागरी। ग्राहे नाकाम की ग्रव खत्म हुई बेग्रसरी, कामरां,होश हुग्रा पा के तेरी बेखबरी। ग्रव ये मुमकिन नहीं गुमराह रहे मेरी नजर, ग्रास्तां ग्रापका है ग्रौर मेरी शोरीदा सरी।।

यह सहज मार्ग ग्रगर चाँद तो दिल हाला है, फर्श क ग्रश के रुतवे से बदल डाला है। जिन्दगी जिससे है बाबस्ता ये वो माला है, सर ब सजदा तेरे कदमों पै खुदा वाला है। ग्राप के नक्शे कदम काबये ग्रहले दिल है, मुजहिरे नूरे खुदा है कि मेरा 'लाला' है।

कत्व किस तहं बदलते हैं ये देखे दुनिया।
पैकरे नूर में ढलते है यह देखे दुनिया।
पिरने बाले भी सँभलते हैं ये देखे दुनिया।
सजदे किस दर पे मचलते हैं ये देखे दुनिया।
जिन्दगी रूप है जिसका वो नजर किसकी है,
लाला बाबू की शरण स्राकेतो देखे दुनिया।।
दीदा स्रौदिल फ़रशे राह बना कर स्रास्रो,
मेद स्रौर भाव की तफ़रीक मिटाकर स्रास्रो।
नग्मा स्रौनूर की महफिल को सजा कर स्रास्रो।
इस सहज मार्ग से दिल स्रपना लगा कर स्रास्रो।
महफिले नाज के स्रादाब सिखा कर स्रास्रो।।

(बाल।प्रसाद कुशवाहा 'बाला जी' इलाहाबाद) मेरे उर के ग्रंधकार हे, ग्रीर सघन हो जा। श्रौर सघन हो जा इतना कि, ,बनूं ग्रमा का प्रतिद्वन्दी। प्रतिद्वन्दी निर्मम इतना कि, दोप – मालिका के प्रकाश की. बना सकुँ चिर - बन्दी। धन्तर का कोलाहल पीकर, मेरे ग्रहम् शलभ बन बिखरो। बिखर बिखर लय - बद्ध करो तुम, मेरे छल छन्दों का गृन्जन। श्रभिशोषित गीतों का अन्दन, ग्रनुप्रास्मित द्वन्दों का नर्तन । मेरे तिमिर कोष के प्रहरी, करो ज्योति का भ्रालिंगन। हो 'दीपावलि' का ग्रभिनन्दन ॥

# **जर्मे प्रार्थना**

#### (मुसाहब राय 'ग्रखनर' शाहाबादी)

ऐ राहे हकीकत के रहबर मंजिल को मेरी ग्रासां कर दे। ऐ मुरिशदे दौराँ लासानी रहमत से मेरा दामाँ भर दे।। तेरे कदमों में लाया हूं ग्ररमानों की दुनियाँ ग्रपनी। यक नजरे इनायत हो जाये तु ऐशे नजर ग्ररमाँ कर दे।।

> जो तेरे दर पे आता है मुंह मागी मुरादें पाता है। यह कसरे मोग्रज्जम शाहाना इस दर का मुफे दरबाँ कर दे।। आसाँ से आसाँ काम मुफे मुश्किल से मुश्किल लगता है। ऐ हफ्त विलायत के शाहा मुश्किल को मेरी आसाँ कर दे।।

म भिषार में था बेड़ा ग्रपना साहिल की तरफ रुख मोड़ दिया। रहमत से बचाया था तूने गर्काब जिसे तूफाँ कर दे।। फँस कर के निकलना मुश्किल था इस दुनियांदारी भगड़े से। सदके उस एक तवज्जोह के जो इसाँ को इसाँ कर दे।।

यह राजो नयाज की बातें हैं हैं परदये ग़ैब में पोशीदा। जो बज्म में तेरी ग्रा जाये तू मस्ते मये इरफ़ाँ कर दे।। याँ के हर जरें जरें से यक नूर का तूफाँ जारी है। काफूर हो दिल की तारीकी पल भर में जिसे ताबां कर दे।।

यक कैंफ का ग्रालम तारी है वह फैंजे ग्राम बरसता है।
मद होशी है वे खबरी में बाखबरी की पहेचां कर दे।।
बस उतनी पिला दे ऐ साकी जो रोजे ग्रजल जितनी पीथी।
यह देख के शेखो बरहमन भी कहदें कि हमें रिन्दां कर दे।।

यह चशमे हकीकत खुलते ही इन्साँ जब बेखुद होता है। कैंसा सजदा किस का सजदा खुद ही खुद को हैराँ कर दे।। दिल में ऐसा जजबा भर दे यह खाक रहे महबूब बने। ऐ "ग्रखतर" जान वहीं जाँ है कुरबान दरे जानाँ कर दे।।